JURNAL

Al -Manaj

Volume 5, Nomor 2
Desember 2025

P-ISSN: 27752062
E-ISSN: 27758729

PEMAKNAAN MENTORING KEISLAMAN DALAM PRAKTIK

KOMUNIKASI DAKWAH

(Studi Fenomenologi Mahasiswa Aktivis Dakwah LDK Syahid UIN Jakarta)
Andi Fakhrullah'", Fatimatuzahrotul Aini2, Annisa Eka Mardiyah?, Sondi

Silalahi4, Atikah Rahmah?
12345 [Imu Komunikasi, Universitas Pamulang
Email: dosen03094@unpam.ac.id

Kata kunci

Mentoring, Halagah
Tarbiyah, Dakwah
Kampus,
Fenomenologi,
Komunikasi Dakwah

Keywords
Mentoring, Halagah
Tarbiyah, Campus
Da'wah,
Phenomenology,
Da'wah
Communication

Abstrak

Penelitian ini menganalisis secara mendalam fenomena dakwah yang
termanifestasi dalam model mentoring atau halaqah tarbiyah di UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta. Dilatarbelakangi oleh wurgensi pembentukan
karakter (syakhshiyah islamiyah) yang sering kali tidak terakomodasi oleh
metode dakwah konvensional yang bersifat massal, studi ini menggunakan
kacamata fenomenologi untuk mengeksplorasi pengalaman subjektif (lived
experience) mahasiswa aktivis dakwah LDK Syahid UIN Jakarta.
Penelitian ini mengadopsi paradigma konstruktivis dengan metode
kualitatif, melibatkan aktivis dakwah kampus periode 2020-2024 sebagai
partisipan kunci. Temuan penelitian menunjukkan bahwa mentoring
keislaman melampaui fungsinya sebagai wadah transfer ilmu agama,
bertransformasi menjadi solusi bagi kegelisahan spiritual dan alienasi
sosial yang dialami mahasiswa aktivis dakwah kampus. Penelitian ini
menegaskan bahwa mahasiswa aktivis dakwah LDK Syahid UIN Jakarta
memosisikan diri sebagai penerima aktif yang secara sadar memilih
mentoring sebagai mekanisme pertahanan diri untuk menjaga konsistensi
keberagamaan mereka. Hal ini menjelasakan mentoring berfungsi sebagai
pemenuhan kebutuhan transendental dan imanen dalam ekosistem kampus
kontemporer. Penelitian ini kemudian memberikan kontribusi pengayaan
literatur komunikasi dakwah dengan membuktikan bahwa mentoring
keislaman pada lembaga dakwah kampus tidak berjalan sebagai
indoktrinasi dogmatis pasif, melainkan sebagai proses negosiasi makna
intersubjektif dalam ekosistem mikrososiologis kampus.

Abstract

This study analyses in depth the phenomenon of da'wah manifested in the
mentoring model or halaqah tarbiyah at UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.
Motivated by the urgency of character building (syakhshiyah islamiyah),
which is often not accommodated by conventional mass da'wah methods,
this study uses a phenomenological lens to explore the subjective
experiences of student da'wah activists from LDK Syahid UIN Jakarta. This
research adopts a constructivist paradigm with qualitative methods,
involving campus da'wah activists from the 2020-2024 period as key
participants. The findings show that Islamic mentoring transcends its
function as a forum for the transfer of religious knowledge, transforming
into a solution for the spiritual anxiety and social alienation experienced
by campus da'wah activist students. This study confirms that LDK Syahid
UIN Jakarta da'wah activists position themselves as active recipients who
consciously choose mentoring as a defence mechanism to maintain the

136



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik

Komunuikasi Dakwah

consistency of their religious beliefs. This explains that mentoring serves to
fulfill transcendental and immanent needs in the contemporary campus
ecosystem. This research then contributes to the enrichment of da'wah
communication literature by proving that Islamic mentoring in campus
da'wah institutions does not function as passive dogmatic indoctrination,
but rather as a process of intersubjective meaning negotiation.

Pendahuluan

Realitas kehidupan mahasiswa di perguruan tinggi kontemporer menghadapkan civitas
akademika pada paradoks yang mencemaskan. Di satu sisi, kampus didaulat sebagai menara
gading intelektualitas, namun di sisi lain, ia menjadi arena terbuka bagi degradasi moral yang
mengikis nilai-nilai religiusitas. Fenomena pergeseran nilai ini tidak lagi terjadi di ruang
tertutup, melainkan termanifestasi dalam perilaku keseharian mahasiswa. Mufida (2020), dalam
observasi spesifiknya di lingkungan kampus UIN menyoroti problem moral yang akut, mulai
dari perilaku khalwat (berduaan dengan lawan jenis), ketidakmampuan membatasi pergaulan
(ikhtilat), hingga pengabaian terhadap etika busana muslim yang syar’i. Kondisi empiris ini
menjadi indikasi awal bahwa identitas mahasiswa sebagai kaum terpelajar tidak serta-merta
menjamin kekokohan karakter moral mereka di hadapan gempuran budaya hedonisme dan
permisivisme.

Krisis moral tersebut menegaskan bahwa pendidikan formal di bangku perkuliahan yang
berorientasi pada transfer pengetahuan kognitif semata tidak lagi memadai untuk membentengi
karakter mahasiswa. Terdapat kebutuhan mendesak untuk menyeimbangkan aspek akademik
dengan pembinaan spiritual. Azizah, et al (2025), menegaskan bahwa kegiatan intrakurikuler
harus disokong oleh kegiatan ekstrakurikuler yang menyentuh dimensi batiniah. Temuan
mereka menunjukkan korelasi linear di mana pembinaan karakter religius yang intensif justru
berkontribusi positif terhadap peningkatan kualitas pembelajaran dan hasil belajar. Artinya,
mahasiswa yang memiliki disiplin spiritual cenderung memiliki ketahanan dan tanggung jawab
akademik yang lebih baik.

Merespons kebutuhan akan keseimbangan tersebut, Lembaga Dakwah Kampus (LDK)
hadir sebagai entitas strategis yang mengisi ruang kosong pembinaan mental spiritual di
perguruan tinggi. LDK tidak sekadar beroperasi sebagai unit kegiatan mahasiswa biasa,
melainkan berfungsi sebagai katalisator integritas. Sebagaimana dielaborasi oleh Azraf et al
(2025), LDK menjalankan peran dakwahnya melalui pendekatan persuasif dan dialogis yang
humanis, berupaya menarik mahasiswa kembali pada nilai-nilai Islam di tengah hiruk-pikuk
kehidupan kampus. Peran ini menempatkan LDK sebagai garda terdepan dalam menjaga
moralitas kampus.

Agar peran strategis tersebut dapat berjalan secara berkesinambungan dan tidak bersifat
sporadis, LDK memerlukan tata kelola yang profesional. Penelitian Ulum et al (2022),
menegaskan bahwa kualitas dakwah di kampus sangat bergantung pada implementasi
manajemen organisasi yang rapi, meliputi perencanaan (fakhthith), pengorganisasian (tanzhim),
penggerakan (tawjih), hingga pengendalian (rigaabah). Tanpa struktur yang mapan, LDK akan
kesulitan menghadapi dinamika internal maupun eksternal, yang pada akhirnya akan
menghambat sampainya pesan dakwah kepada objek dakwah (mad'u).

Namun, tantangan pengelolaan dakwah hari ini kian kompleks dengan hadirnya
demografi mahasiswa dari generasi Gen-Z yang memiliki karakteristik unik dan resistensi
terhadap metode konvensional. Aktivisme dakwah kampus saat ini dituntut untuk
bertransformasi menjadi lebih fleksibel, adaptif, dan berbasis minat bakat. Pendekatan yang
kaku dan indoktrinatif cenderung ditinggalkan oleh mahasiswa; sebaliknya, pendekatan yang

137



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

memanfaatkan media digital dan relevan dengan gaya hidup kekinian menjadi keniscayaan.
LDK dipaksa untuk terus meredefinisikan cara komunikasinya agar tetap relevan tanpa
kehilangan substansi (Fz et al. 2025).

Dalam upaya meramu pendekatan yang relevan tersebut, LDK menerapkan ragam
strategi dakwah yang komprehensif. Widiati dan Musaddad (2019), mengklasifikasikan strategi
ini ke dalam dua pendekatan utama: strategi rasional (al-manhaj al-aqli) yang berbasis
dialektika intelektual, dan strategi sentimentil (a/-manhaj al-athfi) yang menyentuh aspek
emosional dan kepedulian sosial. Titik temu dari kedua strategi ini terwujud dalam sebuah
program pembinaan intensif dalam kelompok kecil yang dikenal dengan istilah mentoring atau
halagah. Mentoring menjadi metode pilihan karena kemampuannya menyentuh akal dan hati
kader secara simultan.

Secara teknis operasional, mentoring dijalankan melalui tahapan yang terstruktur guna
memastikan internalisasi nilai berjalan efektif. Proses penanaman nilai pendidikan Islam dalam
mentoring dimulai dari tahapan pembukaan, kegiatan inti, hingga evaluasi, dengan kurikulum
yang mencakup akidah, ibadah, dan akhlak. Melalui intensitas pertemuan rutin (pekanan) dan
kurikulum yang bertahap, mentoring didesain untuk tidak hanya mentransfer wawasan, tetapi
juga membangun habituasi amalan harian yang memagar mahasiswa dari pengaruh negatif
lingkungan pergaulan (Lukman et al. 2021).

Dampak dari proses mentoring yang sistematis ini terbukti melampaui sekadar
pemahaman teologis. Menurut Novianti et al (2025), melalui sarana mentoring dan pelatihan
dakwah, LDK berperan signifikan dalam meningkatkan kepercayaan diri (self-confidence) dan
kemampuan komunikasi publik mahasiswa. Mentoring menjadi kawah candradimuka di mana
mahasiswa dilatth untuk berani mengartikulasikan gagasan, memimpin diskusi, dan
mengaktualisasikan diri, sehingga terbentuk kader yang cakap secara sosial dan mental.

Akan tetapi, jika ditelisik lebih mendalam melampaui aspek manajerial dan
fungsionalnya, kekuatan inti dari mentoring sesungguhnya terletak pada pola komunikasinya
yang unik. Berbeda dengan tablig akbar atau seminar yang bersifat komunikasi massa,
mentoring adalah representasi murni dari Komunikasi Dakwah Fardiyah (komunikasi antar-
pribadi/interpersonal). Dalam mentoring, terjadi interaksi tatap muka yang intim antara mentor
(murabbi) dan mentee (mutarabbi), serta antar sesama anggota. Pola komunikasi ini
memungkinkan pesan dakwah meresap melalui sentuhan personal dan keteladanan langsung,
bukan sekadar orasi di atas mimbar.

Karakteristik komunikasi dakwah fardiyah dalam mentoring ini menjadi sangat krusial
ketika diletakkan dalam konteks spesifik UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Sebagai kampus
pembaharu dengan heterogenitas pemikiran keislaman yang sangat tinggi, mahasiswa
dihadapkan pada pertarungan wacana yang kompleks. Dalam situasi di mana terjadi
fragmentasi ideologi, pendekatan dakwah yang bersifat massal seringkali kurang efektif
membangun ketahanan ideologis. Mahasiswa membutuhkan ruang privat yang dialogis, tempat
di mana mereka diperlakukan sebagai subjek yang unik, didengarkan keluh kesahnya, dan
dibimbing secara personal.

Bagi anggota LDK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, mentoring bukan sekadar program
kerja organisasi yang bersifat teknis, melainkan sebuah pengalaman yang dihayati (/ived
experience). Interaksi fardiyah di dalamnya menciptakan ikatan emosional (rabithah) yang
melampaui hubungan instruktur-peserta. Terdapat pertukaran makna, pembentukan konsep diri,
dan negosiasi identitas yang terjadi secara intensif dalam lingkaran-lingkaran kecil tersebut.
Mentoring menjadi sebuah dunia kehidupan (/ifeworld) tersendiri bagi para anggotanya di
tengah hiruk-pikuk kehidupan kampus.

138



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

Sejauh ini, mayoritas penelitian terdahulu masih cenderung memotret mentoring dari
perspektif positivistik-fungsional. Studi Ulum et al. (2022) berhenti pada analisis manajemen,
Widiati (2019) pada strategi lembaga, sementara Azizah et al. (2025) dan Novianti et al. (2025)
fokus pada evaluasi output terukur seperti nilai akademik dan ski/l. Belum banyak penelitian
yang mencoba menyelami struktur kesadaran para pelakunya untuk memahami bagaimana
mereka memaknai komunikasi dakwah fardiyah tersebut. Aspek subjektivitas dan pengalaman
intersubjektif ini sering luput dari radar penelitian kuantitatif maupun manajemen dakwah
konvensional.

Kekosongan perspektif inilah yang menuntut penggunaan pendekatan Fenomenologi.
Fenomenologi tidak bertujuan mengukur efektivitas program atau mendeskripsikan langkah-
langkah manajerial, melainkan bertujuan menggali esensi (eidos) dari pengalaman komunikasi
itu sendiri. Pertanyaan-pertanyaan mendasar hanya bisa dijawab dengan menangguhkan
asumsi-asumsi teoritis (epoche) dan membiarkan fenomena itu berbicara melalui pengalaman
subjek.

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi urgen untuk dilakukan guna mengisi celah
epistemologis tersebut. Diperlukan sebuah studi yang mampu membedah pengalaman anggota
mentoring, bukan dari luar sebagai pengamat objektif, melainkan dari dalam sebagai upaya
memahami makna intersubjektif. Berdasarkan latar belakang permasalahan tersebut, penelitian
ini berupaya menggali pemaknaan dalam mentoring keislaman, serta bagaimana komunikasi
tersebut dimaknai dan dihayati oleh para pelakunya di tengah dinamika kampus UIN Jakarta
yang kompleks.

Metode

Studi ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi sebagai pisau
analisis utama . Pendekatan fenomenologi Husserl (1989), bertujuan menguraikan makna bagi
individu-individu terkait pengalaman hidup mereka mengenai suatu gagasan atau peristiwa
tertentu (Creswell 2007:58). Pemilihan pendekatan ini didasarkan pada urgensi untuk
mengeksplorasi secara mendalam bagaimana individu memaknai pengalaman yang dihayati
(lived experience) terkait fenomena mentoring keislaman dalam praktik komunikasi dakwah.
Fokus utama penelitian diarahkan pada pemahaman pengalaman subjektif mahasiswa aktivis
dakwah LDK Syahid UIN Jakarta dalam memaknai pengalaman mentoring keislaman dalam
proses komunikasi dakwabh.

Pemilihan partisipan penelitian dilakukan melalui teknik gabungan purposive sampling
dan snowball sampling (Neuman 2014). Subjek penelitian merupakan mahasiswa aktivis
dakwah kampus periode 2020-2024 yang memenuhi kriteria inklusi ketat: (1) Merupakan
anggota aktif Lembaga Dakwah Kampus (LDK) Syahid; (2) Memiliki variasi latar belakang
ormas keagamaan (NU, Muhammadiyah, Persis, dan Non-afiliasi) untuk menjamin keragaman
perspektif; dan (3) Telah berinteraksi intensif dalam sistem mentoring farbiyah minimal dua
tahun.

i Gender Fakultas Latar Belakang
Informan
ZWA Laki-laki Fakultas Sains dan Teknologi Nahdlatul Ulama
FFS Laki-laki Fakultas Sains dan Teknologi Non-Tarbiyah/Umum
CD Laki-laki Dakwah dan Ilmu Komunikasi Non-Tarbiyah/Umum
FI Laki-laki Dakwah dan Ilmu Komunikasi Nahdlatul Ulama
ENI Laki-laki Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Nahdlatul Ulama

139



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

YAS Laki-laki Adab dan Humaniora Persatuan Islam
RHA Laki-laki Dirasat Islamiyah Muhammadiyah
MZ Perempuan Dirasat Islamiyah Nahdlatul Ulama
KH Laki-laki Ushuluddin Nahdlatul Ulama

Tabel 1. Daftar informan

Proses analisis data mengacu pada model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana
(2014:10), yang mencakup tiga alur simultan: kondensasi data (data condensation), penyajian
data (data display), dan verifikasi kesimpulan (drawing/verifying conclusions). Data dianalisis
secara kritis untuk mengidentifikasi relevansinya. Kemudian validitas temuan diuji melalui
triangulasi sumber dengan membandingkan perspektif antar-informan yang memiliki latar
belakang ideologis berbeda (Moleong 2001:178).

Hasil dan Pembahasan
Pengalaman Intersubjektif dalam Praktik Mentoring Keislaman

Mentoring keislaman, yang dalam diskursus gerakan Tarbiyah lebih dikenal dengan
istilah mentoring tarbiyah, merupakan manifestasi dari pertemuan rutin dalam skala mikro.
Forum ini umumnya terdiri dari kelompok kecil beranggotakan 5 hingga 10 peserta (mutarabbi)
yang dibimbing oleh seorang mentor atau murabbi. Dalam konteks fenomenologi dakwah
fardiyah, sang mentor berperan sebagai agen dakwah yang mentransfer nilai-nilai Islam secara
intensif. Orientasi utama dari aktivitas ini adalah pembentukan syakhshiyah Islamiyah atau
kepribadian Islami yang kokoh pada setiap individunya. Pendekatan dakwah dengan format
kelompok kecil ini dianggap memiliki efektivitas tinggi dalam membina dan menanamkan
nilai-nilai kepada mad’u (objek dakwah) karena sifatnya yang intim dan terfokus. Hal ini
ditegaskan oleh informan ZWA yang menyatakan:

“Pembinaan kan justru lebih terfokus itu satu-satu kelompok atau perkelompok dibanding
mungkin ya bagus juga seperti pengajian tabligh akbar cuma kan tidak apa ya terbina
begitu.” (Wawancara ZWA)

Peneliti menginterpretasikan pandangan ZWA tersebut sebagai indikasi bahwa
pembinaan dalam skala mikro membuka ruang interaksi personal yang mendalam antara
murabbi dengan para mutarabbi-nya. Dalam kacamata dakwah fardiyah, model ini
memungkinkan personalisasi materi dan metode penyampaian yang adaptif terhadap kebutuhan
spesifik individu maupun dinamika kelompok. Intensitas interaksi ini secara fenomenologis
berpotensi meningkatkan internalisasi nilai dan pemahaman materi yang lebih komprehensif.
Mentoring keislaman dipandang sebagai solusi dalam komunikasi dakwah. Perspektif ini
didukung oleh pernyataan FFS yang menekankan efektivitas mentoring tarbiyah dalam
membentuk pribadi mahasiswa yang Islami melalui pendekatan langsung:

“...gerakannya yang mana dia itu lebih ke direct selling langsung ke objek dakwah gitu
contoh seperti mentoring atau liqo. Itu kan cukup membantu dalam halnya peningkatan
ruhiyah kita gitu, di sana kita dimonitoring bagaimana kabar dari godhoya atau
permasalahan, saling bertukar kabar di sana dan selalu dipantau ruhiyah-nya. Selain itu
juga jasadiyah-nya juga dilihat bagaimana gitu.” (Wawancara FFS)

140



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

Praktik dakwah yang dijalankan oleh gerakan Tarbiyah ini mengadopsi pendekatan direct
selling atau penyampaian nilai secara tatap muka dan personal sebagai strategi utama.
Implementasi pendekatan ini terwujud dalam mentoring tarbiyah, yang tidak hanya berfokus
pada dimensi intelektual, tetapi juga pembinaan ruhiyah (spiritual) dan jasadiyah (fisik). Secara
fenomenologis, mentoring tarbiyah menjadi ruang intersubjektif di mana terjadi pemantauan
intensif terhadap godhoya (permasalahan) spiritual dan emosional peserta. Aktivitas ini
mencakup taujih (arahan), pertukaran informasi mengenai masalah pribadi, serta diskusi
keagamaan yang mendalam. Keseimbangan pemantauan antara aspek rohani dan jasmani
menciptakan pengalaman pembinaan yang holistik. Hal ini sejalan dengan pengalaman
subjektif CD yang merasakan fungsi monitoring tersebut dalam kesehariannya:

“...sebetulnya sarana buat monitoring amalan yaumiyah-nya gitu, yang mana itu kan
menentukan bagaimana keadaan jiwa kita, psikologis kita sehingga menjalani itu pun
menjadi lebih tenang. Nah bisa dibilang kalau sarana Tarbiyah itu bisa memengaruhi
hidup? Ane ngerasa ya bisa dibilang memengaruhi banget karena di mentoring yang
pekanan rutin ini.” (Wawancara CD)

CD menguraikan bahwa dalam praksis dakwah Tarbiyah, mentoring berfungsi sebagai
mekanisme kontrol terhadap ibadah harian serta kondisi psikospiritual anggotanya. Dampak
fenomenologis yang dirasakan adalah munculnya ketenangan batin dalam menjalani
kehidupan. CD meyakini bahwa instrumen pembinaan ini memberikan pengaruh signifikan
terhadap realitas kehidupan sehari-harinya, yang terbentuk melalui konsistensi pertemuan rutin
pekanan.

Lebih lanjut,informan lain yakni FI, ENI, dan YAS turut membagikan pengalaman
intersubjektif mereka mengenai kenyamanan dan dukungan emosional dalam lingkaran
mentoring tarbiyah:

“Artinya di sini mentoring atau mentoring tarbiyah itu bisa dibilang seharusnya membuat
kita nyaman juga karena di kelompok yang kecil itu kita bisa bebas menceritakan apapun
bebas berpendapat apapun dan enggak ada batasan-batasan, pun kalau misalnya kalau ada
masalah dari kelompok mentoring kita, yang menanggung masalah itu bukan kita sendiri
tapi ada kelompok mentoring gitu atau kelompok mentoring tarbiyah kita itu. Jadi ya itu
sebenarnya adalah sebuah solusi jawaban dari mahasiswa yang masih mencari teman-
teman kebaikan, lingkungan kebaikan nah bisa dicoba dulu di mentoring tarbiyah gitu.
Dan yang dibahas di dalam mentoring tarbiyah itu bukan hanya materi-materi tentang ke-
Tarbiyah-an tapi kadang kita juga mengkaji kitab yang punya sesuai dengan empat
mazhab itu yang disetujui para ulama.” (Wawancara FI)

“Menurut gua efektif buat membina para kadernya karena para kader jadi saling mengenal
satu dengan lainnya dan juga saling menguatkan ketika ada kader yang futur gitu, jadi
kita bareng-bareng untuk mencapai kemuliaan gitu, jadi kita saling menguatkan lah.”
(Wawancara ENI)

“..adanya sistem halagah atau mentoring tarbiyah itu gitu ya jadi saya punya satu
lingkaran untuk bisa sama-sama kita punya lingkungan yang saling ngingatin dalam hal
ibadah ataupun menambah ilmu agama dan juga manfaat-manfaat yang lainnya.”
(Wawancara YAS)

141



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

Dari narasi tersebut, mentoring tarbiyah dapat dipahami sebagai model interaktif yang
menciptakan lingkungan belajar agama yang kondusif, inklusif, dan egaliter. Mentoring
tarbiyah bertransformasi menjadi ruang dialogis di mana anggota memiliki kebebasan
berekspresi, berbagi narasi pribadi, dan berpartisipasi aktif dalam menginterpretasikan pesan
keagamaan. Dalam perspektif komunikasi, fenomena ini mencerminkan model konvergensi, di
mana tujuannya adalah membangun makna bersama (mutual understanding) dan solidaritas
kelompok dalam menghadapi fluktuasi iman (futur).

Selain itu, mentoring dinilai menjadi wahana strategis bagi mahasiswa muslim di UIN
Jakarta untuk memperoleh ekosistem yang menjaga konsistensi amal ibadah, melampaui batas
waktu kehidupan kampus. Dalam aspek organisatoris, urgensi mentoring sejatinya bersifat
universal dan dapat diadopsi oleh berbagai entitas pergerakan Islam, tidak terbatas pada gerakan
Tarbiyah semata. Pembinaan kader dipandang sebagai proses berkelanjutan untuk menjaga
integritas kader di mana pun mereka beraktivitas. Hal ini ditekankan oleh RHA, seorang kader
berlatar belakang Muhammadiyah (IMM):

“...dengan ane ingin menjaga ke-tarbiyah-an ane cukup dengan mentoring dan itu pun
juga penting jadi tidak hanya selesai di kampus kan, ane beres kepengurusan tapi ane
tetap bisa mentoring dan tetap memang ada berkelanjutan gitu dan ini yang menurut ane
baik dan bagus gitu sehingga pun tidak hanya dalam menjaga pemahaman tapi juga
menjaga ruhiyah kita dan tetap dalam koridor amal ibadah yang bagus, reminder-
reminder dalam pemahaman Islamnya segala macam. Nah ini yang mungkin harus
diterapkan juga di teman-teman yang lain gitu, sehingga penjagaan kader bukan hanya
untuk penjalanan proker, tapi juga untuk pembinaan kader tadi dan tetap bisa aktif di
organisasi mana pun.” (Wawancara RHA)

Sementara itu, MZ, mahasiswi dengan latar belakang NU (PMII), menilai efektivitas
mentoring dalam memantau perkembangan kognitif dan afektif kader. Melalui dakwah fardiyah
dalam mentoring pekanan, pemahaman anggota terhadap materi dapat dipastikan. Lebih jauh,
mentoring memperkuat kohesi sosial (silaturahmi). Mekanisme tabayyun dan pendekatan
personal dari teman atau mentor menjadi instrumen penting untuk merangkul kembali anggota
yang mulai berjarak, sebagaimana diungkapkannya:

“...secara umum sih bagus banget jadinya semua kader itu kepantau, di situ udah benar-
benar paham atau belum sama pengajaran-pengajaran yang ada di LDK. Nabh, terus juga
jadi lebih kuat silaturahminya, terus kalau misalnya dia udah mulai menjauh, mulai lepas
dan bisa ditarik lagi itu enggak perlu dari orang tertinggi gitu bisa dari teman-teman dan
para mentornya. Nah, terus juga kalau yang ane rasain ya kalau di mentoring itu karena
punya kakak mentor juga pastinya disediain sama kakak yang mumpuni, yang juga bisa
mengayomi adik-adiknya. Jadi ya berasa ditemanin banget dan ya itu juga kayaknya poin
plus kalau buat ane itu jadi sebuah poin plus yang tidak dimiliki sama tempat-tempat
lain.” (Wawancara MZ)

Menurut MZ, nilai tambah dari mentoring terletak pada figur murabbi yang mampu
mengayomi. Dalam konteks fenomenologi, "mengayomi" dimaknai sebagai pemberian
bimbingan, dukungan emosional, dan proteksi kepada anggota yang umumnya adalah adik
tingkat, membantu mereka menavigasi tantangan akademis dan kehidupan.

142



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

Terkait manfaat mentoring sebagai solusi atas permasalahan hidup, KH memberikan
kesaksian personalnya:

“Karena manfaat yang saya rasakan itu ya di dalam mentoring itu, misalnya saya memang
mengutarakan sebuah keluh kesah atau sebuah permasalahan itu dan di sana ada murabbi
yang bisa mengarahkan ketika saya itu perlu masukan itu sih yang saya rasakan
manfaatnya ya dari sebuah Tarbiyah ini. Kemudian juga menjadikan motivasi terutama
dalam hal-hal spiritual ya ibadah gitu, itu cukup untuk memompa saya untuk semangat
beribadahlah karena ya teguran-teguran atau reminder-reminder dari murabbi itu cukup
berarti lah untuk saya yang misalkan terlalu lelah dengan hal duniawi, misalkan ya saya
diingatkan itu cukup membantu, cukup menjadi solusi bagi saya.” (Wawancara KH)

KH merefleksikan pengalamannya dalam dakwah Tarbiyah sebagai sumber dukungan
praktis dan spiritual. Mentor hadir sebagai konselor yang memberikan arahan solutif atas keluh
kesah yang dihadapi. Lebih dari itu, motivasi spiritual yang ditransfer melalui mentoring
menjadi energi pendorong dalam menjalankan ibadah di tengah kelelahan urusan duniawi.
Fenomena ini menunjukkan bahwa mentoring berfungsi ganda: sebagai penyelesai masalah
praktis dan sebagai penguat ketahanan spiritual.

Partisipasi dalam program mentoring juga dianggap krusial dalam memperkuat fondasi
keimanan, khususnya bagi individu yang baru mendalami agama. Melalui mekanisme dakwah
fardiyah ini, mahasiswa memperoleh pengetahuan baru sekaligus ruang evaluasi diri
(muhasabah). Evaluasi rutin mingguan bertindak sebagai pengingat (reminder) yang menjaga
konsistensi perilaku keberagamaan peserta.

Dalam konteks wacana keagamaan di UIN Jakarta, budaya mentoring tarbiyah muncul
sebagai solusi yang memfasilitasi keaktifan anggota dalam proses pembelajaran agama secara
mandiri dan kolaboratif. Hal ini disimpulkan oleh ZWA:

“...dalam proses hidup sebenarnya dakwah Tarbiyah ini itu cukup berperan, nah kenapa
dan apa gitu loh menjadi solusi? Ya mungkin dari latar belakang saya ya, yang mungkin
kalau misalnya anak muda lah gitu ya jarang banget dapat waktu buat kajian, untuk hadir
dalam majelis-majelis ilmu dan di Tarbiyah ini punya konsep unik, gimana dia
menciptakan sendiri kajian-kajian itu berupa lingkaran-lingkaran atau kelompok-
kelompok mentoring yang di mana kita itu bisa lebih aktif buat belajar dan lebih mudah.”
(Wawancara ZWA)

ZWA menyoroti bahwa di tengah keterbatasan waktu mahasiswa untuk mengakses
majelis ilmu konvensional, model dakwah fardiyah melalui kelompok mentoring menawarkan
solusi adaptif. Konsep ini memungkinkan mahasiswa menciptakan ruang belajarnya sendiri,
memfasilitasi pendalaman agama yang lebih partisipatif dan aksesibel.

Berdasarkan temuan-temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa model dakwah Islam
berskala mikro seperti mentoring atau mentoring tarbiyah berfungsi sebagai solusi komunikasi
dakwah. Pendekatan interpersonal ini memberikan pandangan yang signifikan dalam
menumbuhkan syakhsiyah Islamiyah pada mad 'u, khususnya di kalangan mahasiswa anggota
LDK Syahid UIN Jakarta, melalui pembinaan yang intensif, holistik, dan personal.

Analisis Pemaknaan Mentoring Keislaman sebagai Praktik Komunikasi Dakwah

143



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik

Komunuikasi Dakwah

Tujuan fundamental dari aktivitas mentoring keislaman adalah pembentukan kepribadian
Islam (syakhshiyah islamiyah) yang integral pada setiap anggota halagah. Dalam perspektif
fenomenologi, model dakwah berskala mikro ini dinilai solutif karena memfasilitasi
pengalaman yang dihayati (/ived experience) melalui pendampingan personal yang terarah.
Format kelompok kecil ini menciptakan ruang intersubjektif yang kondusif bagi diskursus
dialektis antarpeserta, yang secara signifikan memperdalam internalisasi ajaran Islam. Sejalan
dengan hal ini, mentoring dalam gerakan Tarbiyah diposisikan sebagai pendekatan
komprehensif. Efektivitasnya terletak pada kemampuannya mentransformasi doktrin teologis
menjadi praksis kehidupan, menjadikan mad u bukan sekadar objek pasif, melainkan subjek
aktif dalam pembentukan identitas keislamannya.

Dalam analisis relasional, Muslim (2015), mengelaborasi bahwa mentoring tarbiyah
adalah arena transfer pengetahuan yang berbasis pada interaksi dyadik antara mentor dan
mentee. Landasan etis dari interaksi ini adalah kepercayaan (#rust), penghargaan, dan
pengayoman. Mentor bertindak sebagai fasilitator psikospiritual yang memberikan dukungan
afirmatif, bimbingan, dan motivasi untuk membentuk karakter positif. Perspektif ini
beresonansi dengan pengalaman fenomenologis informan MZ, yang merasakan kehadiran
murabbi sebagai figur yang mengayomi. Konsep mengayomi di sini melampaui sekadar
instruksi verbal; ia bermanifestasi sebagai perlindungan eksistensial dan petunjuk moral bagi
anggota (mutarabbi) dalam menghadapi permasalahan kehidupan kampus. Fenomena ini
menegaskan bahwa dalam dakwah fardiyah, relasi mentor-mentee bukan sekadar hubungan
instruksional, melainkan hubungan emosional yang mendalam.

Dari perspektif peneliti, fungsi pengayoman mentor merupakan katalisator bagi
terciptanya ukhuwah islamiyah. lkatan persaudaraan ini membangun kohesi sosial yang kuat,
menciptakan lingkungan suportif yang memvalidasi identitas keislaman anggota. Dalam
kerangka Teori Penerimaan Aktif, proses komunikasi ini dipandang sebagai panacea (obat
penawar) bagi patologi sosial dan krisis identitas yang dialami individu (Bakti 2004:111).
Namun, sebagai kritik, perlu dicermati bahwa kohesivitas tinggi berpotensi memunculkan
eksklusivitas kelompok atau groupthink, di mana loyalitas terhadap mentoring dapat
mengaburkan kritik objektif. Meski demikian, secara internal, mekanisme ini memberikan
solusi terapeutik bagi permasalahan hidup anggotanya.

Mengacu pada klasifikasi Azyumardi Azra mengenai aktivisme mahasiswa, terdapat
segmen mahasiswa dengan religiusitas tinggi yang menemukan rumah spiritual dalam
lingkaran halaqah tarbiyah (Azra 1999:224). Bagi mereka, mentoring tarbiyah bukan sekadar
pertemuan rutin, melainkan ruang sakral yang memfasilitasi kebutuhan akan kesalehan,
ketaatan, dan solidaritas (Machmudi 2008). Karakteristik ini menjadi daya tarik magnetis yang
memenuhi kebutuhan hierarki Maslow akan rasa aman dan kepemilikan (sense of belonging).
Secara fenomenologis, keterlibatan mereka didorong oleh motif intrinsik untuk mencari
keamanan ontologis dan validasi spiritual, yang membuat ikatan persaudaraan terjalin lebih
alamiah dan kokoh.

Secara doktrinal, mentoring beroperasi di atas prinsip Manhaj Tarbiyah yang mencakup
elemen tarbiyah, halagah, murabbi, mutarabbi, ukhuwah, ta’aruf (saling mengenal), tafahum
(saling memahami), dan takaful (saling menanggung) (Fuad 2013). Hasan al-Banna, sebagai
ideolog utama, memfilosofikan /igo’ atau mentoring keislaman sebagai unit keluarga
mikrokosmos. Konseptualisasi ini menegaskan mentoring tarbiyah sebagai implementasi
tarbiyah madal hayah (pendidikan sepanjang hayat). Dalam konteks ini, mentoring tarbiyah
bukan sekadar metode transfer ilmu, melainkan sebuah ekosistem pembinaan karakter yang
berkelanjutan, yang bertujuan mencetak individu muslim yang paripurna.

144



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

Informan FFS memberikan perspektif pragmatis dengan menganalogikan metode dakwah
tarbiyah sebagai direct selling. Analogi ini menggambarkan pendekatan yang proaktif,
personal, dan langsung menyentuh aspek kognitif, afektif, dan konatif mad’'u. Melalui
mentoring terjadi monitoring intensif terhadap kondisi ruhiyah dan jasadiyah. Pendekatan ini
memastikan bahwa mad u tidak hanya sehat secara rohani tetapi juga fisik, mencerminkan
keseimbangan yang diidealkan dalam Islam. Interaksi tatap muka yang rutin memungkinkan
deteksi dini terhadap fluktuasi iman (fufur) atau masalah emosional, menjadikan intervensi
dakwah lebih presisi dan tepat sasaran.

Temuan ini diperkuat oleh studi Fuad (2020), yang membedakan /igo’ atau mentoring
tarbiyah dengan majelis ta’lim konvensional. Jika majelis ta’lim cenderung bersifat satu arah
dengan audiens massal, /igo’ atau mentoring keislaman menawarkan eksklusivitas jumlah
peserta yang memungkinkan komunikasi dua arah yang intensif. Keterbatasan jumlah audiens
ini justru menjadi kekuatan fenomenologisnya; peserta merasa memiliki ruang aman untuk
mengartikulasikan keraguan, pertanyaan, dan pemikiran tanpa takut dihakimi. Interaktivitas ini
secara signifikan meningkatkan retensi materi dan internalisasi nilai, berbeda dengan pengajian
massal di mana jamaah seringkali pasif (Fuad 2020).

Lebih jauh, mentor berperan sebagai dinamisator yang mendorong partisipasi aktif.
Dalam suasana yang egaliter dan suportif, setiap peserta diberdayakan untuk berkontribusi,
berbagi pengalaman empiris, dan pengetahuan. Proses dialektika ini memperkaya khazanah
pemahaman keagamaan kelompok. Hal ini menciptakan collective intelligence di mana
pemahaman agama tidak didikte secara otoriter dari atas ke bawah, melainkan dikonstruksi
bersama melalui refleksi kolektif. Ini adalah kritik dari model indoktrinasi kaku, mentoring
menawarkan model pedagogi partisipatif yang memanusiakan mentee atau mutarabbi.

Mentoring keislaman kemudian bertransformasi dari sekadar sarana dakwah menjadi
lingkungan sosial konstruktivis. Anggota mendefinisikan realitas keagamaan secara
intersubjektif. Fenomena ini sejalan dengan pandangan D. Lawrence Kincaid, yang
memandang komunikasi sebagai proses pertukaran informasi menuju pemahaman bersama
(mutual understanding) (Kincaid 1979). Dalam mentoring, makna tentang Islam yang benar
atau kesalehan dinegosiasikan dan disepakati bersama hingga mencapai titik konvergensi,
memperkuat identitas kolektif kelompok.

Model pembinaan ini juga memungkinkan personalisasi dakwah yang tinggi. Intensitas
pertemuan memungkinkan da’i (mentor) memahami psikografi dan kebutuhan unik setiap
mad u. Adaptabilitas ini selaras dengan prinsip komunikasi Islam faghyir (perubahan) yang
menuntut dakwah untuk selalu kontekstual. Dengan memahami kondisi spesifik peserta, mentor
dapat menyampaikan pesan agama yang relevan dan solutif, bukan normatif belaka. Hal ini
memastikan bahwa substansi dakwah tetap membumi dan responsif terhadap dinamika sosial
yang dihadapi peserta (Wahid 2019:86).

Dalam konteks sosiologis di UIN Jakarta, halagah tarbiyah atau mentoring keislaman
muncul sebagai respons adaptif terhadap keterbatasan waktu mahasiswa. Sebagaimana
diungkapkan ZWA, kesibukan akademis seringkali menghalangi akses ke majelis ilmu
tradisional. Mentoring menawarkan fleksibilitas waktu dan tempat, serta metode belajar
kolaboratif yang lebih sesuai dengan gaya hidup mahasiswa modern. Ia menjadi solusi di tengah
kesibukan, memfasilitasi pertukaran intelektual dan spiritual yang mungkin tidak didapatkan di
ruang kelas formal.

Penelitian ini menegaskan bahwa model dakwah mikrokosmos seperti halagah tarbiyah
atau mentoring keislaman berfungsi sebagai solusi dalam komunikasi dakwah kontemporer.
Bagi mahasiswa mutarabbi di UIN Jakarta, mentoring bukan sekadar metode belajar,

145



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik
Komunuikasi Dakwah

melainkan sebuah pengalaman fenomenologis yang mentransformasi diri. Melalui mekanisme
dakwah fardiyah yang intens, personal, dan dialogis, mentoring berhasil menanamkan fondasi
syakhshiyah islamiyah, membuktikan bahwa pendekatan humanis dan interpersonal dalam
dakwah memiliki daya ubah yang lebih fundamental dibandingkan pendekatan massal.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa mentoring keislaman di LDK Syahid UIN Jakarta
telah melampaui fungsinya sebagai instrumen transfer pengetahuan semata, menjelma menjadi
ruang fenomenologis penting bagi konstruksi identitas dan pemeliharaan spiritualitas
mahasiswa. Melalui model dakwah fardiyah dalam kelompok kecil, mentoring terbukti lebih
signifikan dibandingkan dakwah massal karena menawarkan sentuhan personal dan monitoring
intensif terhadap aspek ruhiyah dan jasadiyah. Dalam ruang intersubjektif yang aman ini,
makna kesalehan dikonstruksi bersama melalui dialog hingga mencapai pemahaman mendalam
(mutual understanding), di mana figur mentor bertransformasi menjadi pengayom yang
memenuhi kebutuhan fundamental mahasiswa akan rasa aman dan belongingness sebagai
mekanisme pertahanan diri dari alienasi sosial.

Secara teoretis, studi ini memberikan kontribusi signifikan dengan menggeser paradigma
Komunikasi Dakwah dari proses linier satu arah menjadi proses sirkuler dan konvergen yang
berbasis negosiasi makna. Selain itu, penelitian ini memperkaya khazanah studi fenomenologi
dakwah kampus dengan membuktikan bahwa aktivisme mahasiswa tidak hanya didorong oleh
motif ideologis-politis, melainkan juga oleh motif psikologis-eksistensial. Hasil penelitian ini
juga menegaskan bahwa fenomena dakwah kampus dapat dianalisis sebagai mekanisme
pertahanan sosial (social defense mechanism), memberikan perspektif baru dalam memahami
perilaku komunikasi religius di lingkungan pendidikan tinggi.

Implikasi praktis dari temuan ini menyarankan LDK untuk mereorientasi fokus dari
kuantitas acara besar ke penguatan kualitas mentoring dan pelatihan kompetensi empatik bagi
para mentor, serta mendorong institusi universitas untuk mengadopsi model pendekatan
personal ini sebagai instrumen kesehatan mental dan pembangunan karakter mahasiswa.
Namun, mengingat keterbatasan penelitian pada konteks UIN Jakarta yang heterogen, riset
selanjutnya sangat disarankan untuk melakukan studi komparatif di kampus umum serta
mengeksplorasi transformasi dakwah fardiyah ke dalam ruang digital guna menguji relevansi
interaksi tatap muka di era virtual.

Referensi

Azizah, Sabila Nurul, Muhammad Ja’far Nashir, and Joko Subando. 2025. ‘Pengaruh
Mentoring Rohani Islam Dan Karakter Religius Terhadap Hasil Belajar Siswa’. Al-
Abshor: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2(2):224-31.

Azra, Azyumardy. 1999. ‘Kelompok Sempalan Di Kalangan Mahasiswa PTU: Anatomi Sosio-
Historis’. in Dinamika Pemikiran Islam Perguruan Tinggi: Wacana tentang Pendidikan
Agama Islam. Jakarta: Logos.

Azraf, Ariba, Ayu Arnita, and Qudratullah. 2025. ‘Peran Lembaga Dakwah Forum Komunikasi
Mahasiswa Islam (LDK-FKMI) Dalam Pengelolaan Dakwah Di Kampus’. Hujjah:
Jurnal llmiah Komunikasi Dan Penyiaran Islam 9(1):14-27.

Bakti, Andi Faisal. 2004. Communication and Family Planning in Islam in Indonesia: South
Sulawesi Muslim Perceptions of A Global Development Program. Leiden: INIS.

146



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik

Komunuikasi Dakwah

Creswell, John W. 2007. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Second. Thousand Oaks, California: SAGE Publications.

Fuad, Ai Fatimah Nur. 2020. ‘Da’wa and Politics: Lived Experiences of the Female Islamists
in Indonesia’. Contemporary Islam 14(1):19—47. doi:10.1007/s11562-019-00442-x.

Fuad, Muskinul. 2013. ‘Halagah Sebagai Model Bimbingan Kelompok Untuk
Mengembangkan Kepribadian Muslim: Studi Etnografis Pada Komunitas Jama’ah
Tarbiyah Di Kota Purwokerto’. Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung.

Fz, Yudhisti Indra, Dony Arung Triantoro, Indah Mardini Putri, and Bayu Putra. 2025.
‘Dakwah, Muslim Milenial Dan Kampus: Studi Pada UKMI Ar-Royan Universitas
Riau’. Idarotuna 7(2):101-15. doi:10.24014/idarotuna.v7i2.34149.

Husserl, Edmund. 1989. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a
Phenomenological Philosophy: Second Book Studies in the Phenomenology of
Constitution. Vol. 3. Springer Science & Business Media.

Kincaid, D. Lawrence. 1979. The Convergence Model of Communication. Honolulu: East West
Communication Institute.

Lukman, A., Ade Surya, Asri Karolina, and Ade Kurniawan. 2021. ‘Penanaman Nilai-Nilai
Pendidikan Islam Melalui Model Manajemen Mentoring Di Ukm Kerohanian lain
Curup’. At-Ta’dib: Jurnal Illmiah Prodi Pendidikan Agama Islam 13(2):120-35.
doi:10.47498/tadib.v13i2.689.

Machmudi, Yon. 2008. Islamising Indonesian: The Rise of Jemaah Tarbiyah and The
Prosperous Justice Party (PKS). Cannberra: ANU Press.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. 2014. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook.

Moleong, Lexy J. 2001. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mufida, Salwa. 2020. ‘Pembinaan Akhlakul Karimah Anggota Lembaga Dakwah Kampus
(LDK) Syahid UIN Jakarta’. B.S. thesis, Fakultas Ilmu Dakwah dan Ilmu Komunikasi
Universitas Islam Negeri Syarif ..., Jakarta.

Muslim, Saad. 2015. ‘Peran Program Mentoring LDK GAMALIS (Keluarga Mahasiswa Islam)
ITB Dalam Meningakatakan Pemahaman Mahasiwasa Islam ITB’. Prosiding
Komunikasi Penyiaran Islam (2):12—16.

Neuman, W. Lawrence. 2014. Social Research Methods: Qualitative and Quantitative
Approaches. Tth edn. London: Pearson.

Novianti, Mita Aprilia, Muhammad Azmi, and Mumtahanah. 2025. ‘Optimalisasi Peran
Lembaga Dakwah Dalam Meningkatkan Kemampuan Dakwah Mahasiswa KKL STAI
DDI Maros Angkatan Ke-35 Tahun 2025°. JURNAL ALMANAR 2(1):127-36.

147



Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka Jurnal QI-fManaj

Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah Vol. 05 No. 02 Desember 2025 : Hal 145-156
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik

Komunuikasi Dakwah

Ulum, Muhamad Bahrul, Achmad Junaedi Sitika, and Akil Akil. 2022. ‘Peningkatan Kualitas
Dakwah Melalui Manajemen Komunikasi Dakwah Kampus Pada Universitas
Singaperbangsa Karawang’. JIIP-Jurnal Ilmiah IImu Pendidikan 5(6):1672-77.

Wahid, Abdul. 2019. Gagasan Dakwah: Pendekatan Komunikasi Antarbudaya. Cet. Ke-1.
Jakarta: Kencana.

Widiati, Herlina, and Endad Musaddad. 2019. ‘Strategi Dakwah Lembaga Dakwah Kampus
(LDK) Dalam Meningkatkan Religiusitas Mahasiswa: Studi Pada Lembaga Dakwah
Kampus Babussalam Universitas Sultan Ageng Tirtayasa Serang Banten’. AdZikra:
Jurnal Komunikasi & Penyiaran Islam 10(1):50-76.

148



