
136 

 

 

 

PEMAKNAAN MENTORING KEISLAMAN DALAM PRAKTIK 

KOMUNIKASI DAKWAH 

(Studi Fenomenologi Mahasiswa Aktivis Dakwah LDK Syahid UIN Jakarta) 

Andi Fakhrullah1*, Fatimatuzahrotul Aini2, Annisa Eka Mardiyah3, Sondi 

Silalahi4, Atikah Rahmah5 
1,2,3,4,5 Ilmu Komunikasi, Universitas Pamulang 

Email: dosen03094@unpam.ac.id 

 

Kata kunci Abstrak 

Mentoring, Halaqah 

Tarbiyah, Dakwah 

Kampus, 

Fenomenologi, 

Komunikasi Dakwah 

Penelitian ini menganalisis secara mendalam fenomena dakwah yang 

termanifestasi dalam model mentoring atau halaqah tarbiyah di UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta. Dilatarbelakangi oleh urgensi pembentukan 

karakter (syakhshiyah islamiyah) yang sering kali tidak terakomodasi oleh 

metode dakwah konvensional yang bersifat massal, studi ini menggunakan 

kacamata fenomenologi untuk mengeksplorasi pengalaman subjektif (lived 

experience) mahasiswa aktivis dakwah LDK Syahid UIN Jakarta. 

Penelitian ini mengadopsi paradigma konstruktivis dengan metode 

kualitatif, melibatkan aktivis dakwah kampus periode 2020-2024 sebagai 

partisipan kunci. Temuan penelitian menunjukkan bahwa mentoring 

keislaman melampaui fungsinya sebagai wadah transfer ilmu agama, 

bertransformasi menjadi solusi bagi kegelisahan spiritual dan alienasi 

sosial yang dialami mahasiswa aktivis dakwah kampus. Penelitian ini 

menegaskan bahwa mahasiswa aktivis dakwah LDK Syahid UIN Jakarta 

memosisikan diri sebagai penerima aktif yang secara sadar memilih 

mentoring sebagai mekanisme pertahanan diri untuk menjaga konsistensi 

keberagamaan mereka. Hal ini menjelasakan mentoring berfungsi sebagai 

pemenuhan kebutuhan transendental dan imanen dalam ekosistem kampus 

kontemporer. Penelitian ini kemudian memberikan kontribusi pengayaan 

literatur komunikasi dakwah dengan membuktikan bahwa mentoring 

keislaman pada lembaga dakwah kampus tidak berjalan sebagai 

indoktrinasi dogmatis pasif, melainkan sebagai proses negosiasi makna 

intersubjektif dalam ekosistem mikrososiologis kampus. 

 

 
Keywords Abstract 
Mentoring, Halaqah 

Tarbiyah, Campus 

Da'wah, 

Phenomenology, 

Da'wah 

Communication 

 

This study analyses in depth the phenomenon of da'wah manifested in the 

mentoring model or halaqah tarbiyah at UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Motivated by the urgency of character building (syakhshiyah islamiyah), 

which is often not accommodated by conventional mass da'wah methods, 

this study uses a phenomenological lens to explore the subjective 

experiences of student da'wah activists from LDK Syahid UIN Jakarta. This 

research adopts a constructivist paradigm with qualitative methods, 

involving campus da'wah activists from the 2020-2024 period as key 

participants. The findings show that Islamic mentoring transcends its 

function as a forum for the transfer of religious knowledge, transforming 

into a solution for the spiritual anxiety and social alienation experienced 

by campus da'wah activist students. This study confirms that LDK Syahid 

UIN Jakarta da'wah activists position themselves as active recipients who 

consciously choose mentoring as a defence mechanism to maintain the 

Volume 5, Nomor 2 
Desember  2025 
P-ISSN: 27752062 
E-ISSN: 27758729 
 

JURNAL 

Al-Manaj 
 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

137 

 

consistency of their religious beliefs. This explains that mentoring serves to 

fulfill transcendental and immanent needs in the contemporary campus 

ecosystem. This research then contributes to the enrichment of da'wah 

communication literature by proving that Islamic mentoring in campus 

da'wah institutions does not function as passive dogmatic indoctrination, 

but rather as a process of intersubjective meaning negotiation. 

 

Pendahuluan 

Realitas kehidupan mahasiswa di perguruan tinggi kontemporer menghadapkan civitas 

akademika pada paradoks yang mencemaskan. Di satu sisi, kampus didaulat sebagai menara 

gading intelektualitas, namun di sisi lain, ia menjadi arena terbuka bagi degradasi moral yang 

mengikis nilai-nilai religiusitas. Fenomena pergeseran nilai ini tidak lagi terjadi di ruang 

tertutup, melainkan termanifestasi dalam perilaku keseharian mahasiswa. Mufida (2020), dalam 

observasi spesifiknya di lingkungan kampus UIN menyoroti problem moral yang akut, mulai 

dari perilaku khalwat (berduaan dengan lawan jenis), ketidakmampuan membatasi pergaulan 

(ikhtilat), hingga pengabaian terhadap etika busana muslim yang syar’i. Kondisi empiris ini 

menjadi indikasi awal bahwa identitas mahasiswa sebagai kaum terpelajar tidak serta-merta 

menjamin kekokohan karakter moral mereka di hadapan gempuran budaya hedonisme dan 

permisivisme. 

Krisis moral tersebut menegaskan bahwa pendidikan formal di bangku perkuliahan yang 

berorientasi pada transfer pengetahuan kognitif semata tidak lagi memadai untuk membentengi 

karakter mahasiswa. Terdapat kebutuhan mendesak untuk menyeimbangkan aspek akademik 

dengan pembinaan spiritual. Azizah, et al (2025), menegaskan bahwa kegiatan intrakurikuler 

harus disokong oleh kegiatan ekstrakurikuler yang menyentuh dimensi batiniah. Temuan 

mereka menunjukkan korelasi linear di mana pembinaan karakter religius yang intensif justru 

berkontribusi positif terhadap peningkatan kualitas pembelajaran dan hasil belajar. Artinya, 

mahasiswa yang memiliki disiplin spiritual cenderung memiliki ketahanan dan tanggung jawab 

akademik yang lebih baik. 

Merespons kebutuhan akan keseimbangan tersebut, Lembaga Dakwah Kampus (LDK) 

hadir sebagai entitas strategis yang mengisi ruang kosong pembinaan mental spiritual di 

perguruan tinggi. LDK tidak sekadar beroperasi sebagai unit kegiatan mahasiswa biasa, 

melainkan berfungsi sebagai katalisator integritas. Sebagaimana dielaborasi oleh Azraf et al 

(2025), LDK menjalankan peran dakwahnya melalui pendekatan persuasif dan dialogis yang 

humanis, berupaya menarik mahasiswa kembali pada nilai-nilai Islam di tengah hiruk-pikuk 

kehidupan kampus. Peran ini menempatkan LDK sebagai garda terdepan dalam menjaga 

moralitas kampus. 

Agar peran strategis tersebut dapat berjalan secara berkesinambungan dan tidak bersifat 

sporadis, LDK memerlukan tata kelola yang profesional. Penelitian Ulum et al (2022), 

menegaskan bahwa kualitas dakwah di kampus sangat bergantung pada implementasi 

manajemen organisasi yang rapi, meliputi perencanaan (takhthith), pengorganisasian (tanzhim), 

penggerakan (tawjih), hingga pengendalian (riqaabah). Tanpa struktur yang mapan, LDK akan 

kesulitan menghadapi dinamika internal maupun eksternal, yang pada akhirnya akan 

menghambat sampainya pesan dakwah kepada objek dakwah (mad'u). 

Namun, tantangan pengelolaan dakwah hari ini kian kompleks dengan hadirnya 

demografi mahasiswa dari generasi Gen-Z yang memiliki karakteristik unik dan resistensi 

terhadap metode konvensional. Aktivisme dakwah kampus saat ini dituntut untuk 

bertransformasi menjadi lebih fleksibel, adaptif, dan berbasis minat bakat. Pendekatan yang 

kaku dan indoktrinatif cenderung ditinggalkan oleh mahasiswa; sebaliknya, pendekatan yang 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

138 

 

memanfaatkan media digital dan relevan dengan gaya hidup kekinian menjadi keniscayaan. 

LDK dipaksa untuk terus meredefinisikan cara komunikasinya agar tetap relevan tanpa 

kehilangan substansi (Fz et al. 2025). 

Dalam upaya meramu pendekatan yang relevan tersebut, LDK menerapkan ragam 

strategi dakwah yang komprehensif. Widiati dan Musaddad (2019), mengklasifikasikan strategi 

ini ke dalam dua pendekatan utama: strategi rasional (al-manhaj al-aqli) yang berbasis 

dialektika intelektual, dan strategi sentimentil (al-manhaj al-athfi) yang menyentuh aspek 

emosional dan kepedulian sosial. Titik temu dari kedua strategi ini terwujud dalam sebuah 

program pembinaan intensif dalam kelompok kecil yang dikenal dengan istilah mentoring atau 

halaqah. Mentoring menjadi metode pilihan karena kemampuannya menyentuh akal dan hati 

kader secara simultan. 

Secara teknis operasional, mentoring dijalankan melalui tahapan yang terstruktur guna 

memastikan internalisasi nilai berjalan efektif. Proses penanaman nilai pendidikan Islam dalam 

mentoring dimulai dari tahapan pembukaan, kegiatan inti, hingga evaluasi, dengan kurikulum 

yang mencakup akidah, ibadah, dan akhlak. Melalui intensitas pertemuan rutin (pekanan) dan 

kurikulum yang bertahap, mentoring didesain untuk tidak hanya mentransfer wawasan, tetapi 

juga membangun habituasi amalan harian yang memagar mahasiswa dari pengaruh negatif 

lingkungan pergaulan (Lukman et al. 2021). 

Dampak dari proses mentoring yang sistematis ini terbukti melampaui sekadar 

pemahaman teologis. Menurut Novianti et al (2025), melalui sarana mentoring dan pelatihan 

dakwah, LDK berperan signifikan dalam meningkatkan kepercayaan diri (self-confidence) dan 

kemampuan komunikasi publik mahasiswa. Mentoring menjadi kawah candradimuka di mana 

mahasiswa dilatih untuk berani mengartikulasikan gagasan, memimpin diskusi, dan 

mengaktualisasikan diri, sehingga terbentuk kader yang cakap secara sosial dan mental. 

Akan tetapi, jika ditelisik lebih mendalam melampaui aspek manajerial dan 

fungsionalnya, kekuatan inti dari mentoring sesungguhnya terletak pada pola komunikasinya 

yang unik. Berbeda dengan tablig akbar atau seminar yang bersifat komunikasi massa, 

mentoring adalah representasi murni dari Komunikasi Dakwah Fardiyah (komunikasi antar-

pribadi/interpersonal). Dalam mentoring, terjadi interaksi tatap muka yang intim antara mentor 

(murabbi) dan mentee (mutarabbi), serta antar sesama anggota. Pola komunikasi ini 

memungkinkan pesan dakwah meresap melalui sentuhan personal dan keteladanan langsung, 

bukan sekadar orasi di atas mimbar. 

Karakteristik komunikasi dakwah fardiyah dalam mentoring ini menjadi sangat krusial 

ketika diletakkan dalam konteks spesifik UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Sebagai kampus 

pembaharu dengan heterogenitas pemikiran keislaman yang sangat tinggi, mahasiswa 

dihadapkan pada pertarungan wacana yang kompleks. Dalam situasi di mana terjadi 

fragmentasi ideologi, pendekatan dakwah yang bersifat massal seringkali kurang efektif 

membangun ketahanan ideologis. Mahasiswa membutuhkan ruang privat yang dialogis, tempat 

di mana mereka diperlakukan sebagai subjek yang unik, didengarkan keluh kesahnya, dan 

dibimbing secara personal. 

Bagi anggota LDK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, mentoring bukan sekadar program 

kerja organisasi yang bersifat teknis, melainkan sebuah pengalaman yang dihayati (lived 

experience). Interaksi fardiyah di dalamnya menciptakan ikatan emosional (rabithah) yang 

melampaui hubungan instruktur-peserta. Terdapat pertukaran makna, pembentukan konsep diri, 

dan negosiasi identitas yang terjadi secara intensif dalam lingkaran-lingkaran kecil tersebut. 

Mentoring menjadi sebuah dunia kehidupan (lifeworld) tersendiri bagi para anggotanya di 

tengah hiruk-pikuk kehidupan kampus. 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

139 

 

Sejauh ini, mayoritas penelitian terdahulu masih cenderung memotret mentoring dari 

perspektif positivistik-fungsional. Studi Ulum et al. (2022) berhenti pada analisis manajemen, 

Widiati (2019) pada strategi lembaga, sementara Azizah et al. (2025) dan Novianti et al. (2025) 

fokus pada evaluasi output terukur seperti nilai akademik dan skill. Belum banyak penelitian 

yang mencoba menyelami struktur kesadaran para pelakunya untuk memahami bagaimana 

mereka memaknai komunikasi dakwah fardiyah tersebut. Aspek subjektivitas dan pengalaman 

intersubjektif ini sering luput dari radar penelitian kuantitatif maupun manajemen dakwah 

konvensional. 

Kekosongan perspektif inilah yang menuntut penggunaan pendekatan Fenomenologi. 

Fenomenologi tidak bertujuan mengukur efektivitas program atau mendeskripsikan langkah-

langkah manajerial, melainkan bertujuan menggali esensi (eidos) dari pengalaman komunikasi 

itu sendiri. Pertanyaan-pertanyaan mendasar hanya bisa dijawab dengan menangguhkan 

asumsi-asumsi teoritis (epoche) dan membiarkan fenomena itu berbicara melalui pengalaman 

subjek. 

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi urgen untuk dilakukan guna mengisi celah 

epistemologis tersebut. Diperlukan sebuah studi yang mampu membedah pengalaman anggota 

mentoring, bukan dari luar sebagai pengamat objektif, melainkan dari dalam sebagai upaya 

memahami makna intersubjektif. Berdasarkan latar belakang permasalahan tersebut, penelitian 

ini berupaya menggali pemaknaan dalam mentoring keislaman, serta bagaimana komunikasi 

tersebut dimaknai dan dihayati oleh para pelakunya di tengah dinamika kampus UIN Jakarta 

yang kompleks. 

 

Metode 

Studi ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi sebagai pisau 

analisis utama . Pendekatan fenomenologi Husserl (1989), bertujuan menguraikan makna bagi 

individu-individu terkait pengalaman hidup mereka mengenai suatu gagasan atau peristiwa 

tertentu (Creswell 2007:58). Pemilihan pendekatan ini didasarkan pada urgensi untuk 

mengeksplorasi secara mendalam bagaimana individu memaknai pengalaman yang dihayati 

(lived experience) terkait fenomena mentoring keislaman dalam praktik komunikasi dakwah. 

Fokus utama penelitian diarahkan pada pemahaman pengalaman subjektif mahasiswa aktivis 

dakwah LDK Syahid UIN Jakarta dalam memaknai pengalaman mentoring keislaman dalam 

proses komunikasi dakwah. 

Pemilihan partisipan penelitian dilakukan melalui teknik gabungan purposive sampling 

dan snowball sampling (Neuman 2014). Subjek penelitian merupakan mahasiswa aktivis 

dakwah kampus periode 2020-2024 yang memenuhi kriteria inklusi ketat: (1) Merupakan 

anggota aktif Lembaga Dakwah Kampus (LDK) Syahid; (2) Memiliki variasi latar belakang 

ormas keagamaan (NU, Muhammadiyah, Persis, dan Non-afiliasi) untuk menjamin keragaman 

perspektif; dan (3) Telah berinteraksi intensif dalam sistem mentoring tarbiyah minimal dua 

tahun. 
 

Inisial 

Informan 
Gender Fakultas Latar Belakang 

ZWA Laki-laki Fakultas Sains dan Teknologi Nahdlatul Ulama 

FFS Laki-laki Fakultas Sains dan Teknologi Non-Tarbiyah/Umum 

CD Laki-laki Dakwah dan Ilmu Komunikasi Non-Tarbiyah/Umum 

FI Laki-laki Dakwah dan Ilmu Komunikasi Nahdlatul Ulama 

ENI Laki-laki Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Nahdlatul Ulama 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

140 

 

YAS Laki-laki Adab dan Humaniora Persatuan Islam 

RHA Laki-laki Dirasat Islamiyah Muhammadiyah 

MZ Perempuan Dirasat Islamiyah Nahdlatul Ulama 

KH Laki-laki Ushuluddin Nahdlatul Ulama 
Tabel 1. Daftar informan 

 

Proses analisis data mengacu pada model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana 

(2014:10), yang mencakup tiga alur simultan: kondensasi data (data condensation), penyajian 

data (data display), dan verifikasi kesimpulan (drawing/verifying conclusions). Data dianalisis 

secara kritis untuk mengidentifikasi relevansinya. Kemudian validitas temuan diuji melalui 

triangulasi sumber dengan membandingkan perspektif antar-informan yang memiliki latar 

belakang ideologis berbeda (Moleong 2001:178). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pengalaman Intersubjektif dalam Praktik Mentoring Keislaman 

Mentoring keislaman, yang dalam diskursus gerakan Tarbiyah lebih dikenal dengan 

istilah mentoring tarbiyah, merupakan manifestasi dari pertemuan rutin dalam skala mikro. 

Forum ini umumnya terdiri dari kelompok kecil beranggotakan 5 hingga 10 peserta (mutarabbi) 

yang dibimbing oleh seorang mentor atau murabbi. Dalam konteks fenomenologi dakwah 

fardiyah, sang mentor berperan sebagai agen dakwah yang mentransfer nilai-nilai Islam secara 

intensif. Orientasi utama dari aktivitas ini adalah pembentukan syakhshiyah Islamiyah atau 

kepribadian Islami yang kokoh pada setiap individunya. Pendekatan dakwah dengan format 

kelompok kecil ini dianggap memiliki efektivitas tinggi dalam membina dan menanamkan 

nilai-nilai kepada mad’u (objek dakwah) karena sifatnya yang intim dan terfokus. Hal ini 

ditegaskan oleh informan ZWA yang menyatakan: 

 

“Pembinaan kan justru lebih terfokus itu satu-satu kelompok atau perkelompok dibanding 

mungkin ya bagus juga seperti pengajian tabligh akbar cuma kan tidak apa ya terbina 

begitu.” (Wawancara ZWA) 

 

Peneliti menginterpretasikan pandangan ZWA tersebut sebagai indikasi bahwa 

pembinaan dalam skala mikro membuka ruang interaksi personal yang mendalam antara 

murabbi dengan para mutarabbi-nya. Dalam kacamata dakwah fardiyah, model ini 

memungkinkan personalisasi materi dan metode penyampaian yang adaptif terhadap kebutuhan 

spesifik individu maupun dinamika kelompok. Intensitas interaksi ini secara fenomenologis 

berpotensi meningkatkan internalisasi nilai dan pemahaman materi yang lebih komprehensif. 

Mentoring keislaman dipandang sebagai solusi dalam komunikasi dakwah. Perspektif ini 

didukung oleh pernyataan FFS yang menekankan efektivitas mentoring tarbiyah dalam 

membentuk pribadi mahasiswa yang Islami melalui pendekatan langsung: 

 

“...gerakannya yang mana dia itu lebih ke direct selling langsung ke objek dakwah gitu 

contoh seperti mentoring atau liqo. Itu kan cukup membantu dalam halnya peningkatan 

ruhiyah kita gitu, di sana kita dimonitoring bagaimana kabar dari qodhoya atau 

permasalahan, saling bertukar kabar di sana dan selalu dipantau ruhiyah-nya. Selain itu 

juga jasadiyah-nya juga dilihat bagaimana gitu.” (Wawancara FFS) 

 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

141 

 

Praktik dakwah yang dijalankan oleh gerakan Tarbiyah ini mengadopsi pendekatan direct 

selling atau penyampaian nilai secara tatap muka dan personal sebagai strategi utama. 

Implementasi pendekatan ini terwujud dalam mentoring tarbiyah, yang tidak hanya berfokus 

pada dimensi intelektual, tetapi juga pembinaan ruhiyah (spiritual) dan jasadiyah (fisik). Secara 

fenomenologis, mentoring tarbiyah menjadi ruang intersubjektif di mana terjadi pemantauan 

intensif terhadap qodhoya (permasalahan) spiritual dan emosional peserta. Aktivitas ini 

mencakup taujih (arahan), pertukaran informasi mengenai masalah pribadi, serta diskusi 

keagamaan yang mendalam. Keseimbangan pemantauan antara aspek rohani dan jasmani 

menciptakan pengalaman pembinaan yang holistik. Hal ini sejalan dengan pengalaman 

subjektif CD yang merasakan fungsi monitoring tersebut dalam kesehariannya: 

 

“...sebetulnya sarana buat monitoring amalan yaumiyah-nya gitu, yang mana itu kan 

menentukan bagaimana keadaan jiwa kita, psikologis kita sehingga menjalani itu pun 

menjadi lebih tenang. Nah bisa dibilang kalau sarana Tarbiyah itu bisa memengaruhi 

hidup? Ane ngerasa ya bisa dibilang memengaruhi banget karena di mentoring yang 

pekanan rutin ini.” (Wawancara CD) 

 

CD menguraikan bahwa dalam praksis dakwah Tarbiyah, mentoring berfungsi sebagai 

mekanisme kontrol terhadap ibadah harian serta kondisi psikospiritual anggotanya. Dampak 

fenomenologis yang dirasakan adalah munculnya ketenangan batin dalam menjalani 

kehidupan. CD meyakini bahwa instrumen pembinaan ini memberikan pengaruh signifikan 

terhadap realitas kehidupan sehari-harinya, yang terbentuk melalui konsistensi pertemuan rutin 

pekanan. 

Lebih lanjut,informan lain yakni FI, ENI, dan YAS turut membagikan pengalaman 

intersubjektif mereka mengenai kenyamanan dan dukungan emosional dalam lingkaran 

mentoring tarbiyah: 

 

“Artinya di sini mentoring atau mentoring tarbiyah itu bisa dibilang seharusnya membuat 

kita nyaman juga karena di kelompok yang kecil itu kita bisa bebas menceritakan apapun 

bebas berpendapat apapun dan enggak ada batasan-batasan, pun kalau misalnya kalau ada 

masalah dari kelompok mentoring kita, yang menanggung masalah itu bukan kita sendiri 

tapi ada kelompok mentoring gitu atau kelompok mentoring tarbiyah kita itu. Jadi ya itu 

sebenarnya adalah sebuah solusi jawaban dari mahasiswa yang masih mencari teman-

teman kebaikan, lingkungan kebaikan nah bisa dicoba dulu di mentoring tarbiyah gitu. 

Dan yang dibahas di dalam mentoring tarbiyah itu bukan hanya materi-materi tentang ke-

Tarbiyah-an tapi kadang kita juga mengkaji kitab yang punya sesuai dengan empat 

mazhab itu yang disetujui para ulama.” (Wawancara FI) 

 

“Menurut gua efektif buat membina para kadernya karena para kader jadi saling mengenal 

satu dengan lainnya dan juga saling menguatkan ketika ada kader yang futur gitu, jadi 

kita bareng-bareng untuk mencapai kemuliaan gitu, jadi kita saling menguatkan lah.” 

(Wawancara ENI) 

 

“...adanya sistem halaqah atau mentoring tarbiyah itu gitu ya jadi saya punya satu 

lingkaran untuk bisa sama-sama kita punya lingkungan yang saling ngingatin dalam hal 

ibadah ataupun menambah ilmu agama dan juga manfaat-manfaat yang lainnya.” 

(Wawancara YAS) 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

142 

 

 

Dari narasi tersebut, mentoring tarbiyah dapat dipahami sebagai model interaktif yang 

menciptakan lingkungan belajar agama yang kondusif, inklusif, dan egaliter. Mentoring 

tarbiyah bertransformasi menjadi ruang dialogis di mana anggota memiliki kebebasan 

berekspresi, berbagi narasi pribadi, dan berpartisipasi aktif dalam menginterpretasikan pesan 

keagamaan. Dalam perspektif komunikasi, fenomena ini mencerminkan model konvergensi, di 

mana tujuannya adalah membangun makna bersama (mutual understanding) dan solidaritas 

kelompok dalam menghadapi fluktuasi iman (futur). 

Selain itu, mentoring dinilai menjadi wahana strategis bagi mahasiswa muslim di UIN 

Jakarta untuk memperoleh ekosistem yang menjaga konsistensi amal ibadah, melampaui batas 

waktu kehidupan kampus. Dalam aspek organisatoris, urgensi mentoring sejatinya bersifat 

universal dan dapat diadopsi oleh berbagai entitas pergerakan Islam, tidak terbatas pada gerakan 

Tarbiyah semata. Pembinaan kader dipandang sebagai proses berkelanjutan untuk menjaga 

integritas kader di mana pun mereka beraktivitas. Hal ini ditekankan oleh RHA, seorang kader 

berlatar belakang Muhammadiyah (IMM): 

 

“...dengan ane ingin menjaga ke-tarbiyah-an ane cukup dengan mentoring dan itu pun 

juga penting jadi tidak hanya selesai di kampus kan, ane beres kepengurusan tapi ane 

tetap bisa mentoring dan tetap memang ada berkelanjutan gitu dan ini yang menurut ane 

baik dan bagus gitu sehingga pun tidak hanya dalam menjaga pemahaman tapi juga 

menjaga ruhiyah kita dan tetap dalam koridor amal ibadah yang bagus, reminder-

reminder dalam pemahaman Islamnya segala macam. Nah ini yang mungkin harus 

diterapkan juga di teman-teman yang lain gitu, sehingga penjagaan kader bukan hanya 

untuk penjalanan proker, tapi juga untuk pembinaan kader tadi dan tetap bisa aktif di 

organisasi mana pun.” (Wawancara RHA) 

 

Sementara itu, MZ, mahasiswi dengan latar belakang NU (PMII), menilai efektivitas 

mentoring dalam memantau perkembangan kognitif dan afektif kader. Melalui dakwah fardiyah 

dalam mentoring pekanan, pemahaman anggota terhadap materi dapat dipastikan. Lebih jauh, 

mentoring memperkuat kohesi sosial (silaturahmi). Mekanisme tabayyun dan pendekatan 

personal dari teman atau mentor menjadi instrumen penting untuk merangkul kembali anggota 

yang mulai berjarak, sebagaimana diungkapkannya: 

 

“...secara umum sih bagus banget jadinya semua kader itu kepantau, di situ udah benar-

benar paham atau belum sama pengajaran-pengajaran yang ada di LDK. Nah, terus juga 

jadi lebih kuat silaturahminya, terus kalau misalnya dia udah mulai menjauh, mulai lepas 

dan bisa ditarik lagi itu enggak perlu dari orang tertinggi gitu bisa dari teman-teman dan 

para mentornya. Nah, terus juga kalau yang ane rasain ya kalau di mentoring itu karena 

punya kakak mentor juga pastinya disediain sama kakak yang mumpuni, yang juga bisa 

mengayomi adik-adiknya. Jadi ya berasa ditemanin banget dan ya itu juga kayaknya poin 

plus kalau buat ane itu jadi sebuah poin plus yang tidak dimiliki sama tempat-tempat 

lain.” (Wawancara MZ) 

 

Menurut MZ, nilai tambah dari mentoring terletak pada figur murabbi yang mampu 

mengayomi. Dalam konteks fenomenologi, "mengayomi" dimaknai sebagai pemberian 

bimbingan, dukungan emosional, dan proteksi kepada anggota yang umumnya adalah adik 

tingkat, membantu mereka menavigasi tantangan akademis dan kehidupan. 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

143 

 

Terkait manfaat mentoring sebagai solusi atas permasalahan hidup, KH memberikan 

kesaksian personalnya: 

 

“Karena manfaat yang saya rasakan itu ya di dalam mentoring itu, misalnya saya memang 

mengutarakan sebuah keluh kesah atau sebuah permasalahan itu dan di sana ada murabbi 

yang bisa mengarahkan ketika saya itu perlu masukan itu sih yang saya rasakan 

manfaatnya ya dari sebuah Tarbiyah ini. Kemudian juga menjadikan motivasi terutama 

dalam hal-hal spiritual ya ibadah gitu, itu cukup untuk memompa saya untuk semangat 

beribadahlah karena ya teguran-teguran atau reminder-reminder dari murabbi itu cukup 

berarti lah untuk saya yang misalkan terlalu lelah dengan hal duniawi, misalkan ya saya 

diingatkan itu cukup membantu, cukup menjadi solusi bagi saya.” (Wawancara KH) 

 

KH merefleksikan pengalamannya dalam dakwah Tarbiyah sebagai sumber dukungan 

praktis dan spiritual. Mentor hadir sebagai konselor yang memberikan arahan solutif atas keluh 

kesah yang dihadapi. Lebih dari itu, motivasi spiritual yang ditransfer melalui mentoring 

menjadi energi pendorong dalam menjalankan ibadah di tengah kelelahan urusan duniawi. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa mentoring berfungsi ganda: sebagai penyelesai masalah 

praktis dan sebagai penguat ketahanan spiritual. 

Partisipasi dalam program mentoring juga dianggap krusial dalam memperkuat fondasi 

keimanan, khususnya bagi individu yang baru mendalami agama. Melalui mekanisme dakwah 

fardiyah ini, mahasiswa memperoleh pengetahuan baru sekaligus ruang evaluasi diri 

(muhasabah). Evaluasi rutin mingguan bertindak sebagai pengingat (reminder) yang menjaga 

konsistensi perilaku keberagamaan peserta. 

Dalam konteks wacana keagamaan di UIN Jakarta, budaya mentoring tarbiyah muncul 

sebagai solusi yang memfasilitasi keaktifan anggota dalam proses pembelajaran agama secara 

mandiri dan kolaboratif. Hal ini disimpulkan oleh ZWA: 

 

“...dalam proses hidup sebenarnya dakwah Tarbiyah ini itu cukup berperan, nah kenapa 

dan apa gitu loh menjadi solusi? Ya mungkin dari latar belakang saya ya, yang mungkin 

kalau misalnya anak muda lah gitu ya jarang banget dapat waktu buat kajian, untuk hadir 

dalam majelis-majelis ilmu dan di Tarbiyah ini punya konsep unik, gimana dia 

menciptakan sendiri kajian-kajian itu berupa lingkaran-lingkaran atau kelompok-

kelompok mentoring yang di mana kita itu bisa lebih aktif buat belajar dan lebih mudah.” 

(Wawancara ZWA) 

 

ZWA menyoroti bahwa di tengah keterbatasan waktu mahasiswa untuk mengakses 

majelis ilmu konvensional, model dakwah fardiyah melalui kelompok mentoring menawarkan 

solusi adaptif. Konsep ini memungkinkan mahasiswa menciptakan ruang belajarnya sendiri, 

memfasilitasi pendalaman agama yang lebih partisipatif dan aksesibel. 

Berdasarkan temuan-temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa model dakwah Islam 

berskala mikro seperti mentoring atau mentoring tarbiyah berfungsi sebagai solusi komunikasi 

dakwah. Pendekatan interpersonal ini memberikan pandangan yang signifikan dalam 

menumbuhkan syakhsiyah Islamiyah pada mad’u, khususnya di kalangan mahasiswa anggota 

LDK Syahid UIN Jakarta, melalui pembinaan yang intensif, holistik, dan personal. 

 

Analisis Pemaknaan Mentoring Keislaman sebagai Praktik Komunikasi Dakwah 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

144 

 

Tujuan fundamental dari aktivitas mentoring keislaman adalah pembentukan kepribadian 

Islam (syakhshiyah islamiyah) yang integral pada setiap anggota halaqah. Dalam perspektif 

fenomenologi, model dakwah berskala mikro ini dinilai solutif karena memfasilitasi 

pengalaman yang dihayati (lived experience) melalui pendampingan personal yang terarah. 

Format kelompok kecil ini menciptakan ruang intersubjektif yang kondusif bagi diskursus 

dialektis antarpeserta, yang secara signifikan memperdalam internalisasi ajaran Islam. Sejalan 

dengan hal ini, mentoring dalam gerakan Tarbiyah diposisikan sebagai pendekatan 

komprehensif. Efektivitasnya terletak pada kemampuannya mentransformasi doktrin teologis 

menjadi praksis kehidupan, menjadikan mad’u bukan sekadar objek pasif, melainkan subjek 

aktif dalam pembentukan identitas keislamannya. 

Dalam analisis relasional, Muslim (2015), mengelaborasi bahwa mentoring tarbiyah 

adalah arena transfer pengetahuan yang berbasis pada interaksi dyadik antara mentor dan 

mentee. Landasan etis dari interaksi ini adalah kepercayaan (trust), penghargaan, dan 

pengayoman. Mentor bertindak sebagai fasilitator psikospiritual yang memberikan dukungan 

afirmatif, bimbingan, dan motivasi untuk membentuk karakter positif. Perspektif ini 

beresonansi dengan pengalaman fenomenologis informan MZ, yang merasakan kehadiran 

murabbi sebagai figur yang mengayomi. Konsep mengayomi di sini melampaui sekadar 

instruksi verbal; ia bermanifestasi sebagai perlindungan eksistensial dan petunjuk moral bagi 

anggota (mutarabbi) dalam menghadapi permasalahan kehidupan kampus. Fenomena ini 

menegaskan bahwa dalam dakwah fardiyah, relasi mentor-mentee bukan sekadar hubungan 

instruksional, melainkan hubungan emosional yang mendalam. 

Dari perspektif peneliti, fungsi pengayoman mentor merupakan katalisator bagi 

terciptanya ukhuwah islamiyah. Ikatan persaudaraan ini membangun kohesi sosial yang kuat, 

menciptakan lingkungan suportif yang memvalidasi identitas keislaman anggota. Dalam 

kerangka Teori Penerimaan Aktif, proses komunikasi ini dipandang sebagai panacea (obat 

penawar) bagi patologi sosial dan krisis identitas yang dialami individu (Bakti 2004:111). 

Namun, sebagai kritik, perlu dicermati bahwa kohesivitas tinggi berpotensi memunculkan 

eksklusivitas kelompok atau groupthink, di mana loyalitas terhadap mentoring dapat 

mengaburkan kritik objektif. Meski demikian, secara internal, mekanisme ini memberikan 

solusi terapeutik bagi permasalahan hidup anggotanya. 

Mengacu pada klasifikasi Azyumardi Azra mengenai aktivisme mahasiswa, terdapat 

segmen mahasiswa dengan religiusitas tinggi yang menemukan rumah spiritual dalam 

lingkaran halaqah tarbiyah (Azra 1999:224). Bagi mereka, mentoring tarbiyah bukan sekadar 

pertemuan rutin, melainkan ruang sakral yang memfasilitasi kebutuhan akan kesalehan, 

ketaatan, dan solidaritas (Machmudi 2008). Karakteristik ini menjadi daya tarik magnetis yang 

memenuhi kebutuhan hierarki Maslow akan rasa aman dan kepemilikan (sense of belonging). 

Secara fenomenologis, keterlibatan mereka didorong oleh motif intrinsik untuk mencari 

keamanan ontologis dan validasi spiritual, yang membuat ikatan persaudaraan terjalin lebih 

alamiah dan kokoh. 

Secara doktrinal, mentoring beroperasi di atas prinsip Manhaj Tarbiyah yang mencakup 

elemen tarbiyah, halaqah, murabbi, mutarabbi, ukhuwah, ta’aruf (saling mengenal), tafahum 

(saling memahami), dan takaful (saling menanggung) (Fuad 2013). Hasan al-Banna, sebagai 

ideolog utama, memfilosofikan liqo’ atau mentoring keislaman sebagai unit keluarga 

mikrokosmos. Konseptualisasi ini menegaskan mentoring tarbiyah sebagai implementasi 

tarbiyah madal hayah (pendidikan sepanjang hayat). Dalam konteks ini, mentoring tarbiyah 

bukan sekadar metode transfer ilmu, melainkan sebuah ekosistem pembinaan karakter yang 

berkelanjutan, yang bertujuan mencetak individu muslim yang paripurna. 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

145 

 

Informan FFS memberikan perspektif pragmatis dengan menganalogikan metode dakwah 

tarbiyah sebagai direct selling. Analogi ini menggambarkan pendekatan yang proaktif, 

personal, dan langsung menyentuh aspek kognitif, afektif, dan konatif mad’u. Melalui 

mentoring terjadi monitoring intensif terhadap kondisi ruhiyah dan jasadiyah. Pendekatan ini 

memastikan bahwa mad’u tidak hanya sehat secara rohani tetapi juga fisik, mencerminkan 

keseimbangan yang diidealkan dalam Islam. Interaksi tatap muka yang rutin memungkinkan 

deteksi dini terhadap fluktuasi iman (futur) atau masalah emosional, menjadikan intervensi 

dakwah lebih presisi dan tepat sasaran. 

Temuan ini diperkuat oleh studi  Fuad (2020), yang membedakan liqo’ atau mentoring 

tarbiyah dengan majelis ta’lim konvensional. Jika majelis ta’lim cenderung bersifat satu arah 

dengan audiens massal, liqo’ atau mentoring keislaman menawarkan eksklusivitas jumlah 

peserta yang memungkinkan komunikasi dua arah yang intensif. Keterbatasan jumlah audiens 

ini justru menjadi kekuatan fenomenologisnya; peserta merasa memiliki ruang aman untuk 

mengartikulasikan keraguan, pertanyaan, dan pemikiran tanpa takut dihakimi. Interaktivitas ini 

secara signifikan meningkatkan retensi materi dan internalisasi nilai, berbeda dengan pengajian 

massal di mana jamaah seringkali pasif (Fuad 2020). 

Lebih jauh, mentor berperan sebagai dinamisator yang mendorong partisipasi aktif. 

Dalam suasana yang egaliter dan suportif, setiap peserta diberdayakan untuk berkontribusi, 

berbagi pengalaman empiris, dan pengetahuan. Proses dialektika ini memperkaya khazanah 

pemahaman keagamaan kelompok. Hal ini menciptakan collective intelligence di mana 

pemahaman agama tidak didikte secara otoriter dari atas ke bawah, melainkan dikonstruksi 

bersama melalui refleksi kolektif. Ini adalah kritik dari model indoktrinasi kaku, mentoring 

menawarkan model pedagogi partisipatif yang memanusiakan mentee atau mutarabbi. 

Mentoring keislaman kemudian bertransformasi dari sekadar sarana dakwah menjadi 

lingkungan sosial konstruktivis. Anggota mendefinisikan realitas keagamaan secara 

intersubjektif. Fenomena ini sejalan dengan pandangan D. Lawrence Kincaid, yang 

memandang komunikasi sebagai proses pertukaran informasi menuju pemahaman bersama 

(mutual understanding) (Kincaid 1979). Dalam mentoring, makna tentang Islam yang benar 

atau kesalehan dinegosiasikan dan disepakati bersama hingga mencapai titik konvergensi, 

memperkuat identitas kolektif kelompok. 

Model pembinaan ini juga memungkinkan personalisasi dakwah yang tinggi. Intensitas 

pertemuan memungkinkan da’i (mentor) memahami psikografi dan kebutuhan unik setiap 

mad’u. Adaptabilitas ini selaras dengan prinsip komunikasi Islam taghyîr (perubahan) yang 

menuntut dakwah untuk selalu kontekstual. Dengan memahami kondisi spesifik peserta, mentor 

dapat menyampaikan pesan agama yang relevan dan solutif, bukan normatif belaka. Hal ini 

memastikan bahwa substansi dakwah tetap membumi dan responsif terhadap dinamika sosial 

yang dihadapi peserta (Wahid 2019:86). 

Dalam konteks sosiologis di UIN Jakarta, halaqah tarbiyah atau mentoring keislaman 

muncul sebagai respons adaptif terhadap keterbatasan waktu mahasiswa. Sebagaimana 

diungkapkan ZWA, kesibukan akademis seringkali menghalangi akses ke majelis ilmu 

tradisional. Mentoring menawarkan fleksibilitas waktu dan tempat, serta metode belajar 

kolaboratif yang lebih sesuai dengan gaya hidup mahasiswa modern. Ia menjadi solusi di tengah 

kesibukan, memfasilitasi pertukaran intelektual dan spiritual yang mungkin tidak didapatkan di 

ruang kelas formal. 

Penelitian ini menegaskan bahwa model dakwah mikrokosmos seperti halaqah tarbiyah 

atau mentoring keislaman berfungsi sebagai solusi dalam komunikasi dakwah kontemporer. 

Bagi mahasiswa mutarabbi di UIN Jakarta, mentoring bukan sekadar metode belajar, 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

146 

 

melainkan sebuah pengalaman fenomenologis yang mentransformasi diri. Melalui mekanisme 

dakwah fardiyah yang intens, personal, dan dialogis, mentoring berhasil menanamkan fondasi 

syakhshiyah islamiyah, membuktikan bahwa pendekatan humanis dan interpersonal dalam 

dakwah memiliki daya ubah yang lebih fundamental dibandingkan pendekatan massal. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa mentoring keislaman di LDK Syahid UIN Jakarta 

telah melampaui fungsinya sebagai instrumen transfer pengetahuan semata, menjelma menjadi 

ruang fenomenologis penting bagi konstruksi identitas dan pemeliharaan spiritualitas 

mahasiswa. Melalui model dakwah fardiyah dalam kelompok kecil, mentoring terbukti lebih 

signifikan dibandingkan dakwah massal karena menawarkan sentuhan personal dan monitoring 

intensif terhadap aspek ruhiyah dan jasadiyah. Dalam ruang intersubjektif yang aman ini, 

makna kesalehan dikonstruksi bersama melalui dialog hingga mencapai pemahaman mendalam 

(mutual understanding), di mana figur mentor bertransformasi menjadi pengayom yang 

memenuhi kebutuhan fundamental mahasiswa akan rasa aman dan belongingness sebagai 

mekanisme pertahanan diri dari alienasi sosial. 

Secara teoretis, studi ini memberikan kontribusi signifikan dengan menggeser paradigma 

Komunikasi Dakwah dari proses linier satu arah menjadi proses sirkuler dan konvergen yang 

berbasis negosiasi makna. Selain itu, penelitian ini memperkaya khazanah studi fenomenologi 

dakwah kampus dengan membuktikan bahwa aktivisme mahasiswa tidak hanya didorong oleh 

motif ideologis-politis, melainkan juga oleh motif psikologis-eksistensial. Hasil penelitian ini 

juga menegaskan bahwa fenomena dakwah kampus dapat dianalisis sebagai mekanisme 

pertahanan sosial (social defense mechanism), memberikan perspektif baru dalam memahami 

perilaku komunikasi religius di lingkungan pendidikan tinggi. 

Implikasi praktis dari temuan ini menyarankan LDK untuk mereorientasi fokus dari 

kuantitas acara besar ke penguatan kualitas mentoring dan pelatihan kompetensi empatik bagi 

para mentor, serta mendorong institusi universitas untuk mengadopsi model pendekatan 

personal ini sebagai instrumen kesehatan mental dan pembangunan karakter mahasiswa. 

Namun, mengingat keterbatasan penelitian pada konteks UIN Jakarta yang heterogen, riset 

selanjutnya sangat disarankan untuk melakukan studi komparatif di kampus umum serta 

mengeksplorasi transformasi dakwah fardiyah ke dalam ruang digital guna menguji relevansi 

interaksi tatap muka di era virtual. 

 

Referensi 

Azizah, Sabila Nurul, Muhammad Ja’far Nashir, and Joko Subando. 2025. ‘Pengaruh 

Mentoring Rohani Islam Dan Karakter Religius Terhadap Hasil Belajar Siswa’. Al-

Abshor: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2(2):224–31. 

Azra, Azyumardy. 1999. ‘Kelompok Sempalan Di Kalangan Mahasiswa PTU: Anatomi Sosio-

Historis’. in Dinamika Pemikiran Islam Perguruan Tinggi: Wacana tentang Pendidikan 

Agama Islam. Jakarta: Logos. 

Azraf, Ariba, Ayu Arnita, and Qudratullah. 2025. ‘Peran Lembaga Dakwah Forum Komunikasi 

Mahasiswa Islam (LDK-FKMI) Dalam Pengelolaan Dakwah Di Kampus’. Hujjah: 

Jurnal Ilmiah Komunikasi Dan Penyiaran Islam 9(1):14–27. 

Bakti, Andi Faisal. 2004. Communication and Family Planning in Islam in Indonesia: South 

Sulawesi Muslim Perceptions of A Global Development Program. Leiden: INIS. 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

147 

 

Creswell, John W. 2007. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Second. Thousand Oaks, California: SAGE Publications. 

Fuad, Ai Fatimah Nur. 2020. ‘Da’wa and Politics: Lived Experiences of the Female Islamists 

in Indonesia’. Contemporary Islam 14(1):19–47. doi:10.1007/s11562-019-00442-x. 

Fuad, Muskinul. 2013. ‘Halaqah Sebagai Model Bimbingan Kelompok Untuk 

Mengembangkan Kepribadian Muslim: Studi Etnografis Pada Komunitas Jama’ah 

Tarbiyah Di Kota Purwokerto’. Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung. 

Fz, Yudhisti Indra, Dony Arung Triantoro, Indah Mardini Putri, and Bayu Putra. 2025. 

‘Dakwah, Muslim Milenial Dan Kampus: Studi Pada UKMI Ar-Royan Universitas 

Riau’. Idarotuna 7(2):101–15. doi:10.24014/idarotuna.v7i2.34149. 

Husserl, Edmund. 1989. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a 

Phenomenological Philosophy: Second Book Studies in the Phenomenology of 

Constitution. Vol. 3. Springer Science & Business Media. 

Kincaid, D. Lawrence. 1979. The Convergence Model of Communication. Honolulu: East West 

Communication Institute. 

Lukman, A., Ade Surya, Asri Karolina, and Ade Kurniawan. 2021. ‘Penanaman Nilai-Nilai 

Pendidikan Islam Melalui Model Manajemen Mentoring Di Ukm Kerohanian Iain 

Curup’. At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam 13(2):120–35. 

doi:10.47498/tadib.v13i2.689. 

Machmudi, Yon. 2008. Islamising Indonesian: The Rise of Jemaah Tarbiyah and The 

Prosperous Justice Party (PKS). Cannberra: ANU Press. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. 2014. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. 

Moleong, Lexy J. 2001. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Mufida, Salwa. 2020. ‘Pembinaan Akhlakul Karimah Anggota Lembaga Dakwah Kampus 

(LDK) Syahid UIN Jakarta’. B.S. thesis, Fakultas Ilmu Dakwah dan Ilmu Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Syarif …, Jakarta. 

Muslim, Saad. 2015. ‘Peran Program Mentoring LDK GAMAIS (Keluarga Mahasiswa Islam) 

ITB Dalam Meningakatakan Pemahaman Mahasiwasa Islam ITB’. Prosiding 

Komunikasi Penyiaran Islam (2):12–16. 

Neuman, W. Lawrence. 2014. Social Research Methods: Qualitative and Quantitative 

Approaches. 7th edn. London: Pearson. 

Novianti, Mita Aprilia, Muhammad Azmi, and Mumtahanah. 2025. ‘Optimalisasi Peran 

Lembaga Dakwah Dalam Meningkatkan Kemampuan Dakwah Mahasiswa KKL STAI 

DDI Maros Angkatan Ke-35 Tahun 2025’. JURNAL ALMANAR 2(1):127–36. 



 
Andi Fakhrullah, Fatimatuzahrotul Aini, Annisa Eka 
Mardiyah, Sondi Silalahi, Atikah Rahmah 
Pemaknaan Mentoring Keislaman dalam Praktik 
Komunuikasi Dakwah 

Jurnal Al-Manaj 

Vol. 05 No. 02  Desember 2025 : Hal 145-156 

 

148 

 

Ulum, Muhamad Bahrul, Achmad Junaedi Sitika, and Akil Akil. 2022. ‘Peningkatan Kualitas 

Dakwah Melalui Manajemen Komunikasi Dakwah Kampus Pada Universitas 

Singaperbangsa Karawang’. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5(6):1672–77. 

Wahid, Abdul. 2019. Gagasan Dakwah: Pendekatan Komunikasi Antarbudaya. Cet. Ke-1. 

Jakarta: Kencana. 

Widiati, Herlina, and Endad Musaddad. 2019. ‘Strategi Dakwah Lembaga Dakwah Kampus 

(LDK) Dalam Meningkatkan Religiusitas Mahasiswa: Studi Pada Lembaga Dakwah 

Kampus Babussalam Universitas Sultan Ageng Tirtayasa Serang Banten’. AdZikra: 

Jurnal Komunikasi & Penyiaran Islam 10(1):50–76. 

 


