ANALISIS FILOSOFIS PEMIKIRAN EKONOMI AL-GHAZALI TENTANG
KESEIMBANGAN (MIZAN) DAN KONTRIBUSINYA TERHADAP
PERDEBATAN EKONOMI GLOBAL

Nurlaili Rismawati Matondang'®, Sarmiana Batubara?

nurlailirismawati336@gmail.com?
sarmiana@uinsyahada.ac.id?
UIN Syahada Padangsidimpuan, Indonesia

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menggali secara filosofis konsep keseimbangan (mizan)
dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali, mengaitkannya dengan struktur maslahah,
maqgasid al-shari'ah, moralitas, dan tatanan sosial, serta menganalisis kontribusinya
terhadap perdebatan ekonomi global kontemporer, khususnya mengenai
ketidaksetaraan, krisis ekonomi, dan pembangunan berkelanjutan yang berkeadilan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-filosofis berbasis studi
literatur. Analisis dilakukan dengan pendekatan hermeneutik dan komparatif untuk
menafsirkan konsep mizan dalam karya-karya Al-Ghazali, membandingkannya dengan
paradigma ekonomi global modern, serta mengkaji relevansi pemikiran ini dalam
konteks ekonomi kontemporer.Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep mizan Al-
Ghazali beroperasi pada tiga level: individu, institusi, dan negara. Pada level individu,
mizan mengedepankan keseimbangan dalam konsumsi, kerja, dan akhlak pasar. Pada
level institusi, konsep ini diterapkan dalam pasar dan lembaga keuangan beretika. Di
level negara, mizan mencakup kebijakan publik yang berfokus pada distribusi kekayaan
yang adil dan pengelolaan keuangan publik untuk kemaslahatan umum. Pemikiran Al-
Ghazali menawarkan kritik terhadap ekonomi neoliberal dan konsumerisme serta
mengajukan alternatif untuk ekonomi berkelanjutan yang lebih beretika. Implikasi dari
penelitian ini adalah bahwa pemikiran ekonomi Al-Ghazali memberikan kontribusi
signifikan terhadap pengembangan teori ekonomi global yang lebih berkeadilan dan
berkelanjutan. Konsep mizan dapat menjadi dasar dalam merumuskan kebijakan
ekonomi yang tidak hanya berfokus pada pertumbuhan materi, tetapi juga pada
kesejahteraan sosial dan spiritual. Penerapan prinsip-prinsip mizan dalam kebijakan
ekonomi dapat mengurangi ketimpangan sosial, mendukung pembangunan
berkelanjutan, dan menciptakan sistem ekonomi yang lebih inklusif dan adil.

Kata Kunci: Ekonomi Al-Ghazali, Keseimbangan, Ekonomi Global, Ekonomi Islam

Abstract

This study aims to philosophically explore the concept of balance (mizan) in Al-
Ghazali's economic thought, linking it to the structure of maslahah, magasid al-shari‘ah,
morality, and social order, and analyze its contribution to contemporary global
economic debates, particularly regarding inequality, economic crises, and equitable
sustainable development. This study uses a qualitative descriptive-philosophical
approach based on literature studies. The analysis is conducted using a hermeneutic and
comparative approach to interpret the concept of mizan in Al-Ghazali's works, compare
it with the modern global economic paradigm, and examine the relevance of this
thought in the contemporary economic context. This study shows that Al-Ghazali's

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 48


mailto:nurlailirismawati336@gmail.com1
mailto:sarmiana@uinsyahada.ac.id

EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

concept of mizan operates at three levels: individual, institutional, and state. At the
individual level, mizan prioritizes balance in consumption, work, and market morals. At
the institutional level, this concept is applied in markets and ethical financial
institutions. At the state level, mizan includes public policies that focus on the equitable
distribution of wealth and the management of public finances for the common good. Al-
Ghazali's thought offers a critiqgue of neoliberal economics and consumerism and
proposes alternatives for a more ethical, sustainable economy. The implication of this
research is that Al-Ghazali's economic thought makes a significant contribution to the
development of a more just and sustainable global economic theory. The concept of
mizan can be the basis for formulating economic policies that focus not only on material
growth but also on social and spiritual well-being. The application of mizan principles
in economic policy can reduce social inequality, support sustainable development, and
create a more inclusive and equitable economic system.

Keywords: Al-Ghazali's Economics, Equilibrium, Global Economy, Islamic
Economics
A. PENDAHULUAN

Dalam beberapa dekade terakhir, sistem ekonomi global menghadapi dinamika
yang kompleks, ditandai oleh ketimpangan distribusi kekayaan, krisis finansial
berulang, degradasi lingkungan, serta marginalisasi kelompok lemah. Arsitektur
ekonomi modern yang bertumpu pada pertumbuhan tanpa batas, liberalisasi pasar, dan
rasionalitas individual sering dikritik karena mengabaikan dimensi etis, spiritual, dan
keseimbangan sosial. Kondisi ini memunculkan kebutuhan mendesak untuk meninjau
ulang paradigma ekonomi yang dominan dan membuka ruang dialog dengan khazanah
pemikiran Klasik, termasuk warisan intelektual Islam.

Salah satu tokoh sentral dalam tradisi intelektual Islam adalah Abu Hamid al-
Ghazali (450-505 H/1058-1111 M), yang dikenal bukan hanya sebagai teolog dan sufi,
tetapi juga sebagai pemikir sosial-ekonomi. Dalam berbagai karyanya, Al-Ghazali
menempatkan konsep keseimbangan (mizan) sebagai prinsip dasar yang menata
hubungan antara manusia, harta, dan tujuan hidup transendental. Bagi Al-Ghazali,
aktivitas ekonomi tidak semata-mata diarahkan pada akumulasi materi, tetapi harus
tunduk pada kerangka etika, keadilan, dan kemaslahatan (maslahah) yang menjaga
keseimbangan individu, masyarakat, dan alam.

Konsep mizan dalam pemikiran Al-Ghazali memiliki dimensi filosofis yang
mendalam, meliputi keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi, antara
kepentingan individu dan kolektif, serta antara kebebasan pasar dan intervensi moral-

negara. Dimensi filosofis ini berpotensi menawarkan lensa kritis terhadap sistem

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 49



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

ekonomi global kontemporer yang sering kali melahirkan ketidaksetaraan ekstrem,
spekulasi berlebihan, dan krisis multidimensi. Dengan demikian, penggalian kembali
gagasan keseimbangan (mizan) bukan sekadar upaya historis, melainkan relevan
sebagai basis etis dan normatif dalam menata ulang tata kelola ekonomi global

Sejumlah penelitian menyoroti konsep “ekonomi sufistik” Al-Ghazali, khususnya
gagasan homo islamicus, maslahah, falah, dan peran negara dalam menjamin keadilan
serta stabilitas ekonomi sebagai prasyarat kemajuan (Aravik et al., 2023; Maulidizen,
2019a; Zunaidi, 2022). Kajian lain menempatkan Al-Ghazali dalam kerangka ekonomi
Islam modern dan membandingkannya dengan tokoh lain seperti Abu Yusuf dan
al-Syathibi, terutama terkait keuangan publik, peran negara, dan magasid
al-syariah (Munawir et al., 2023). Di sisi lain, maslahah ala Al-Ghazali dan magasid-
nya telah direinterpretasi dalam konteks keuangan Islam berkelanjutan dan SDGs,
menegaskan relevansi nilai-nilai Islam terhadap pembangunan berkelanjutan dan
pengurangan ketimpangan (Harahap et al.,, 2023; Muhammad Zuardi et al.,
2025). Konsep-konsep nilai seperti keadilan, moralitas, dan keseimbangan ekologis juga
telah dihubungkan dengan prinsip ekonomi Islam dan mizan untuk menjawab isu
ketimpangan sosial dan kerusakan lingkungan (Nurdiana et al., 2025; Pandikar et al.,
2024).

Meskipun demikian, terdapat beberapa kesenjangan penelitian (research gap).
Pertama, studi tentang Al-Ghazali banyak berfokus pada maslahah, maqasid, etika
bisnis, dan peran negara, tetapi belum secara eksplisit mengelaborasi “keseimbangan
(mizan)” sebagai kategori filosofis utama dalam pemikiran ekonominya, terutama
sebagai lensa untuk membaca arsitektur ekonomi global yang sarat ketidaksetaraan,
krisis, dan spekulasi. Kedua, kajian yang menghubungkan Al-Ghazali dengan agenda
global (seperti SDGs, keadilan ekonomi global, dan tata kelola pasar internasional)
umumnya menggunakan kerangka magasid dan keuangan Islam, bukan analisis filosofis
langsung atas konsep mizan sebagai prinsip penata hubungan individu—masyarakat—
negara—alam. Ketiga, masih terbatas upaya yang menjembatani pemikiran normatif
Al-Ghazali dengan perdebatan teoretis besar ekonomi global (misalnya antara
kapitalisme neoliberal, sosial-demokrasi, dan ekonomi berkelanjutan) dalam satu

kerangka analisis filosofis yang sistematis.

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 50



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Berdasarkan gap tersebut, artikel ini menawarkan kebaruan (novelty) dalam
beberapa hal. Pertama, melakukan analisis filosofis mendalam atas konsep
keseimbangan (mizan) dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali—dengan mengaitkannya
pada struktur maslahah, magasid, moralitas, dan tatanan sosial—sebagai kategori
normatif yang koheren (Maulidizen, 2019b; Taja et al., 2025). Kedua, memposisikan
mizan sebagai kerangka Kkritis-normatif untuk menilai dan mengintervensi problem
ketimpangan, krisis, dan ketidakberlanjutan dalam sistem ekonomi global kontemporer,
melampaui sekadar diskursus teknis keuangan Islam atau instrumen filantropi. Ketiga,
mengaitkan secara eksplisit gagasan mizan Al-Ghazali dengan debat ekonomi global
mutakhir tentang keadilan distribusi, regulasi pasar, keberlanjutan lingkungan, dan
orientasi pembangunan, sehingga memperkaya diskursus ekonomi global dengan
perspektif etis-spiritual Islam.

Sejalan dengan itu, tujuan penelitian ini adalah: 1) Menggali secara filosofis
konsep keseimbangan (mizan) dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali, mencakup
landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam relasinya dengan harta, pasar,
keadilan distributif, dan tatanan sosial. 2) Menganalisis relevansi dan kontribusi konsep
mizan terhadap perdebatan ekonomi global kontemporer, khususnya terkait
ketidaksetaraan, krisis ekonomi, dan pembangunan berkelanjutan yang berkeadilan. 3)
Merumuskan secara konseptual bagaimana pemikiran ekonomi Al-Ghazali dapat
diposisikan sebagai alternatif paradigma etik-spiritual bagi rekonstruksi sistem ekonomi
global yang lebih seimbang, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan universal.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-filosofis berbasis
studi literatur, yang umum diterapkan dalam kajian pemikiran ekonomi Islam dan
filsafat ekonomi kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian yang bersifat
konseptual dan normatif, seperti gagasan mizan, keadilan, maslahah, serta Kkritik
terhadap sistem ekonomi global. Oleh karena itu, analisis dilakukan melalui teks-teks
filosofis dan kerangka berpikir filosofis daripada menggunakan data empiris kuantitatif.
Sumber data utama penelitian ini berasal dari karya-karya Al-Ghazali yang relevan
dengan topik ekonomi, ectika, dan tatanan sosial, seperti Thya’ ‘Ulum al-Din, al-
Mustashfa, dan karya lainnya yang memuat gagasan mizan, maslahah, dan keadilan

ekonomi. Sumber sekunder meliputi literatur klasik dan kontemporer tentang ekonomi

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 51



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Islam, magasid al-shariah, maslahah, teori nilai, serta kritik terhadap ekonomi sekular
dan globalisasi, termasuk penelitian terkini yang mengkaji transformasi maslahah dalam
keuangan Islam berkelanjutan dan kritik terhadap ekonomi modern.

Data dikumpulkan melalui penelusuran sistematis basis data ilmiah dan katalog
perpustakaan terhadap karya Al-Ghazali dan literatur terkait. Seleksi dan Klasifikasi
dokumen dilakukan berdasarkan relevansi tematik, yang meliputi teks-teks Al-Ghazali,
studi ekonomi Islam klasik, studi ekonomi global, serta kajian magasid/maslahah dan
keberlanjutan. Teknik analisis data mengkombinasikan beberapa pendekatan, yaitu
analisis isi tematik untuk mengidentifikasi dan mengelompokkan tema utama terkait
mizan, Kkeadilan, maslahah, magasid, dan pandangan Al-Ghazali mengenai
keseimbangan sosial-ekonomi. Selain itu, digunakan analisis filosofis-hermeneutik
untuk menafsirkan konsep mizan dalam struktur ontologis, epistemologis, dan
aksiologis pemikiran Al-Ghazali, dengan memperhatikan kontekstualisasi teks dalam
perdebatan ekonomi global kontemporer. Analisis komparatif-kritis juga dilakukan
dengan membandingkan kerangka mizan Al-Ghazali dengan paradigma ekonomi global
modern, seperti kapitalisme neoliberal dan ekonomi berkelanjutan, serta mengkaji
ketegangan antara nilai mizan dan logika pasar global.

Validitas data dijaga dengan triangulasi sumber, membandingkan berbagai karya
Al-Ghazali dan literatur sekunder untuk menghindari pembacaan sepihak. Pembacaan
lintas-perspektif digunakan untuk memastikan kesimpulan yang dihasilkan bersifat
argumentatif dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik (Sugiyono, 2022).
Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat menangkap secara utuh struktur
filosofis konsep mizan Al-Ghazali dan menunjukkan relevansinya dalam konteks

perdebatan ekonomi global kontemporer.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Struktur Dasar Konsep Keseimbangan (Mizan) dalam Ekonomi Al-Ghazali
Pemikiran ekonomi Al-Ghazali memandang aktivitas ekonomi sebagai bagian

dari kewajiban sosial (fard kifayah) yang harus diarahkan untuk mencapai kebahagiaan

dunia dan akhirat. Bagi Al-Ghazali, keseimbangan (mizan) dalam ekonomi tidak hanya

berfokus pada pemenuhan kebutuhan materi, tetapi juga pada pencapaian tujuan

spiritual (Aini, 2018; Arrafi et al.,, 2022; Nurgantii Nurgantii et al., 2023). Dalam

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 52



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

kerangka ini, ekonomi harus berfungsi sebagai sarana (wasilah) untuk mencapai
keselamatan ukhrawi, dengan menempatkan nilai moral, keadilan sosial, dan
kesejahteraan spiritual sebagai prioritas utama. Oleh karena itu, setiap kegiatan ekonomi
harus selaras dengan prinsip agama dan etika Islam, yang menekankan pentingnya niat
yang baik serta dampak positif bagi masyarakat (Fathurrahman, 2023).

Selain itu, Al-Ghazali mengembangkan konsep magasid al-shari'ah yang terdiri
dari lima tujuan dasar kehidupan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Keseimbangan ekonomi harus memperhatikan kelima elemen ini secara proporsional, di
mana kesejahteraan materi tidak boleh merusak aspek moral, spiritual, atau sosial.
Dalam hal ini, maslahah yang seimbang mengharuskan agar kebijakan dan keputusan
ekonomi tidak hanya menguntungkan secara material tetapi juga membawa manfaat
bagi kesejahteraan sosial dan spiritual. Oleh karena itu, dalam setiap kebijakan
ekonomi, baik di tingkat individu maupun negara, perlu mempertimbangkan
pengaruhnya terhadap kesejahteraan sosial, keadilan, dan moralitas masyarakat
(Mahendra & Nasution, 2024; Muhayatsyah & Muhayatsyah, 2020; Zahra & Janwari,
2023).

Untuk  mengatur  perilaku  konsumsi  yang seimbang, Al-Ghazali
mengklasifikasikan kebutuhan manusia ke dalam tiga kategori: dharuriyah (kebutuhan
dasar), hajiyyah (kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyah (kebutuhan mewah). Kebutuhan
dharuriyah mencakup hal-hal yang esensial bagi kelangsungan hidup, seperti pangan,
sandang, dan papan, sementara hajiyyah mencakup kebutuhan yang meningkatkan
kualitas hidup, seperti pendidikan dan kesehatan. Di sisi lain, tahsiniyyah berhubungan
dengan konsumsi barang-barang mewah yang tidak memiliki dampak langsung terhadap
kelangsungan hidup. Dengan Klasifikasi ini, Al-Ghazali mengingatkan umat untuk
menghindari konsumsi berlebihan dan mengedepankan prinsip qana’ah (rasa cukup),
yang dapat mendorong individu untuk hidup sederhana, berfokus pada kecukupan, dan
mengurangi ketergantungan pada hasrat duniawi yang berlebihan. Konsep ini
memberikan landasan moral dalam mengarahkan kebijakan ekonomi yang adil dan
berkelanjutan (Anggryani et al., 2024; Wati et al., 2024; Zenita Alvina Fauziah et al.,
2025).

2. Implementasi Mizan dalam Dimensi Ekonomi Mikro

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 53



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

a. Keseimbangan dalam Konsumsi

Al-Ghazali menekankan pentingnya kesederhanaan dalam konsumsi sebagai
bagian dari prinsip keseimbangan (mizan) dalam ekonomi mikro. Konsumsi yang
ideal, menurutnya, harus memenuhi kebutuhan lahir dan batin secara proporsional,
yakni tidak berlebihan dan tetap dalam kerangka ibadah. Al-Ghazali memandang
konsumsi tidak hanya sebagai pemenuhan kebutuhan fisik, tetapi juga sebagai
bentuk pemenuhan spiritual yang harus dilakukan dengan cara yang halal dan tayyib
(baik dan bersih). Konsep ini mengingatkan umat untuk menghindari perilaku
konsumtif yang berlebihan, seperti israf (pemborosan) dan perilaku konsumsi
impulsif yang sering kali timbul akibat godaan iklan atau tren pasar (Fathurrahman,
2023; Wati et al., 2024).

Dalam konteks kontemporer, fenomena impulsive buying yang semakin marak
di era digital menunjukkan relevansi pemikiran Al-Ghazali, yang mengkritik
konsumsi berlebihan dan mendorong pengambilan keputusan yang lebih bijak dalam
berbelanja. Studi-studi modern tentang perilaku konsumsi mendukung pandangan
Al-Ghazali ini, yang mengedepankan etika konsumsi yang moderat. Dengan
menerapkan prinsip keseimbangan dalam konsumsi, individu tidak hanya menjaga
kestabilan ekonomi keluarga, tetapi juga berperan dalam menciptakan lingkungan
sosial yang lebih adil dan berkelanjutan (Anggryani et al., 2024; Zenita Alvina
Fauziah et al.,, 2025). Keseimbangan konsumsi ini tidak hanya mengurangi
pemborosan, tetapi juga meningkatkan kualitas hidup yang lebih harmonis antara
kebutuhan duniawi dan spiritual.

b. Mizan dalam Etika Pasar dan Kerja

Bagi Al-Ghazali, pasar bukanlah arena bebas nilai yang tidak terkontrol,
melainkan ruang yang harus diatur dengan etika dan pengawasan yang ketat untuk
menghindari ketimpangan sosial dan ketidakadilan ekonomi. Dalam pandangan Al-
Ghazali, kejujuran dan keadilan adalah syarat mutlak dalam setiap transaksi
ekonomi, dan segala bentuk eksploitasi seperti riba (bunga), penipuan, rekayasa
harga, dan tadlis (penyembunyian cacat barang) harus dihindari. Etika pasar yang
diusung Al-Ghazali lebih dari sekadar prinsip perdagangan, tetapi sebagai bagian
dari aturan llahi yang harus dijalankan oleh setiap individu yang terlibat dalam pasar
(Anugrah Permana Tanjung et al., 2023; Hidayat, 2024; Syamsuri & Ridwan, 2019).

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 54



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Selain itu, etika kerja dalam pemikiran Al-Ghazali dipandang sebagai bagian
dari ibadah, di mana setiap aktivitas ekonomi yang dilakukan dengan niat yang
selaras dengan aturan llahi memiliki nilai ibadah. Hal ini menunjukkan pentingnya
niat dan moralitas dalam setiap tindakan ekonomi, bukan hanya pada hasil materi
yang diperoleh. Dalam kerangka mizan, keseimbangan dalam etika pasar dan kerja
mencakup pengaturan hubungan yang adil antara produsen dan konsumen, serta
memastikan bahwa tidak ada pihak yang dieksploitasi demi keuntungan pribadi
(Suprihatin et al., 2019). Konsep ini menuntut adanya pengawasan dan regulasi yang
memastikan bahwa pasar beroperasi dengan prinsip-prinsip moral yang adil dan
tidak merugikan masyarakat.

c. Mizan dalam Fungsi Uang dan Transaksi

Dalam perspektif Al-Ghazali, uang diposisikan sebagai alat tukar yang sah dan
ukuran nilai yang digunakan untuk memfasilitasi transaksi ekonomi, bukan sebagai
komoditas spekulatif. Fungsi uang yang salah kaprah, seperti yang terjadi dalam
praktik riba dan rekayasa keuangan, dipandang merusak keadilan dan distribusi
maslahah (kesejahteraan). Riba, yang diharamkan dalam Islam, merupakan contoh
nyata penyimpangan dari fungsi uang yang semestinya digunakan untuk
mempermudah transaksi, bukan untuk menghasilkan keuntungan melalui bunga
yang membebani pihak lain (Aini, 2018; Fathurrahman, 2023).

Menurut Al-Ghazali, praktik spekulatif dalam dunia keuangan, seperti
spekulasi harga dan manipulasi pasar, juga bertentangan dengan prinsip mizan
sosial-ekonomi, yang mengedepankan keadilan dan keseimbangan. Uang, dalam
pandangan ini, harus berfungsi secara wajar untuk menciptakan distribusi kekayaan
yang adil, bukan untuk memperkaya segelintir orang di atas penderitaan orang lain.
Oleh karena itu, penerapan prinsip mizan dalam fungsi uang dan transaksi ekonomi
akan menciptakan sistem keuangan yang lebih berkeadilan, di mana nilai uang tidak
dimanipulasi demi keuntungan pribadi, melainkan digunakan untuk meningkatkan

kesejahteraan bersama.

3. Mizan pada Level Makro: Negara, Keadilan, dan Kesejahteraan Sosial

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 55



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

a. Peran Negara sebagai Penjaga Keseimbangan

Menurut Al-Ghazali, negara memiliki peran yang sangat penting dalam
menciptakan keseimbangan sosial dan ekonomi di tingkat makro. Negara tidak
hanya bertanggung jawab untuk menjaga keamanan dan stabilitas, tetapi juga untuk
memastikan bahwa sistem ekonomi beroperasi dengan cara yang adil, damai, dan
berkelanjutan. Dalam konteks ini, negara diharapkan bertindak sebagai pengatur
yang tidak hanya mengawasi pasar, tetapi juga mengintervensi bila diperlukan untuk
mencegah praktik pasar yang merugikan masyarakat. Al-Ghazali percaya bahwa
pasar yang bebas tanpa regulasi dapat berujung pada ketimpangan ekonomi dan
ketidakadilan sosial, di mana kelompok yang lebih kuat dapat mengeksploitasi yang
lebih lemah.

Intervensi negara yang dimaksud tidak terbatas pada pengaturan harga atau
tarif, tetapi juga mencakup kebijakan distribusi kekayaan yang adil. Negara harus
memastikan bahwa sumber daya alam dan kekayaan negara dikelola untuk
kepentingan bersama, tidak hanya untuk kepentingan segelintir orang atau
kelompok tertentu. Oleh karena itu, peran negara dalam menjaga keseimbangan
sosial ekonomi sangat krusial dalam menciptakan masyarakat yang adil, di mana
setiap individu memiliki kesempatan yang sama untuk berkembang dan memenuhi
kebutuhan dasarnya.

b. Maslahah Sosial dan Fungsi Kesejahteraan

Dalam pandangan Al-Ghazali, kesejahteraan sosial atau maslahah adalah
tujuan utama dalam setiap kebijakan ekonomi. Pembangunan ekonomi tidak hanya
dilihat dari segi pertumbuhan ekonomi atau akumulasi kekayaan semata, tetapi juga
dari bagaimana kebijakan tersebut dapat membawa manfaat bagi seluruh lapisan
masyarakat. Konsep maslahah mengintegrasikan dua elemen penting dalam
penilaian kebijakan ekonomi: manfaat (masalih) dan kerusakan (mafasid). Setiap
kebijakan ekonomi harus dianalisis berdasarkan sejaun mana ia memberikan
manfaat bagi kesejahteraan umum dan mengurangi kerusakan sosial, ekonomi, dan
lingkungan.

Al-Ghazali memandang pembangunan ekonomi sebagai tugas sosial yang
sangat penting. Ketika pembangunan ekonomi diabaikan atau dijalankan tanpa

memperhatikan prinsip-prinsip keadilan, hal ini dapat mengancam kelangsungan

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 56



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

peradaban dan stabilitas sosial. Misalnya, ketimpangan sosial dan ekonomi yang

parah dapat menyebabkan ketegangan dan konflik yang merusak keharmonisan

masyarakat. Oleh karena itu, pembangunan ekonomi yang berkelanjutan harus
selalu memprioritaskan kesejahteraan sosial dan berfokus pada pemenuhan
kebutuhan dasar seluruh anggota masyarakat, bukan hanya segelintir elit ekonomi.
c. Instrumen Distribusi: Zakat, Wagf, dan Larangan Penumpukan

Al-Ghazali sangat menekankan pentingnya instrumen distribusi kekayaan
yang adil untuk menjaga keseimbangan ekonomi dan sosial. Zakat, wakaf, dan
pengaturan kepemilikan harta merupakan tiga instrumen utama yang digunakan
untuk menghindari penumpukan kekayaan pada segelintir orang dan memastikan
sirkulasi kekayaan yang lebih merata dalam masyarakat.

1) Zakat adalah kewajiban bagi setiap Muslim yang mampu untuk memberikan
sebagian hartanya kepada yang membutuhkan, sebagai bentuk redistribusi
kekayaan. Zakat berfungsi sebagai instrumen pengentasan kemiskinan dan
pengurangan ketimpangan sosial, karena harta yang dimiliki oleh individu kaya
akan dibagikan kepada yang kurang mampu. Hal ini tidak hanya membantu
memenuhi kebutuhan dasar penerima zakat, tetapi juga mendorong solidaritas
sosial dalam masyarakat.

2) Wakaf adalah pengalokasian sebagian harta untuk kepentingan umum, seperti
pembangunan fasilitas pendidikan, kesehatan, atau tempat ibadah. Wakaf
memiliki peran penting dalam memperkuat jaringan pengaman sosial, karena
dana yang diwakafkan akan digunakan untuk kepentingan umum dalam jangka
panjang. Oleh karena itu, wakaf menjadi salah satu instrumen yang efektif dalam
menciptakan kesejahteraan sosial secara berkelanjutan.

3) Larangan penumpukan kekayaan merupakan prinsip penting dalam ekonomi Al-
Ghazali yang bertujuan untuk menghindari akumulasi kekayaan yang berlebihan
pada segelintir individu atau kelompok. Dalam hal ini, Al-Ghazali mengingatkan
agar tidak ada pihak yang mengeksploitasi pasar atau menggunakan
kekayaannya untuk mendominasi orang lain. Dengan mendorong sirkulasi
kekayaan melalui zakat dan wakaf, serta pengaturan kepemilikan yang adil,

negara dapat menciptakan sistem ekonomi yang lebih inklusif dan berkelanjutan.

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 57



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Dalam konteks negara modern seperti Indonesia, Al-Ghazali mendorong
penerapan instrumen-instrumen ini untuk menciptakan pemerataan ekonomi dan
memperkuat jaring pengaman sosial. Dengan mengoptimalkan zakat dan wakaf, serta
mengatur kepemilikan harta secara adil, negara dapat mengurangi ketimpangan
ekonomi dan menciptakan kesejahteraan sosial yang lebih merata. Instrumen ini juga
berfungsi untuk memperkuat solidaritas sosial, yang merupakan aspek penting dalam
menciptakan masyarakat yang harmonis dan sejahtera.

4. Kontribusi terhadap Perdebatan Ekonomi Global Kontemporer dalam
perspektif pemikiran ekonomi Al-Ghazali
a. Kiritik terhadap Ekonomi Neoliberal dan Konsumerisme

Pemikiran ekonomi Al-Ghazali memberikan kritik tajam terhadap paradigma
ekonomi neoliberal yang mendominasi banyak kebijakan ekonomi global saat ini.
Salah satu kritik utama Al-Ghazali adalah terhadap model ekonomi yang
menekankan pertumbuhan ekonomi yang tak terbatas, yang sering kali mengabaikan
keseimbangan antara kebutuhan, keinginan, dan nafsu. Dalam pandangan Al-
Ghazali, pertumbuhan yang terus-menerus tanpa mempertimbangkan batas-batas
moral dan sosial cenderung menumbuhkan budaya konsumerisme yang merusak.
Al-Ghazali menekankan bahwa konsumerisme dan pemborosan (israf) bukan hanya
masalah ekonomi, tetapi juga masalah moral dan spiritual, yang bertentangan
dengan prinsip keseimbangan (mizan) yang dia ajukan.

Larangan terhadap pemborosan, baik dalam konsumsi barang maupun dalam
penggunaan sumber daya, merupakan salah satu pilar dari pemikiran ekonomi Al-
Ghazali. Ini juga merupakan kritik terhadap fenomena spekulasi finansial yang
cenderung mengejar keuntungan jangka pendek dengan mengorbankan stabilitas
jangka panjang dan kesejahteraan sosial. Dengan menempatkan orientasi ukhrawi
(akhirat) sebagai tujuan utama, Al-Ghazali menawarkan sebuah perspektif yang
menuntut kesederhanaan dalam konsumsi dan produksi. Dalam hal ini, Al-Ghazali

secara normatif mengajak dunia untuk kembali mempertimbangkan apa yang benar-

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 58



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

benar dibutuhkan, bukannya terus mendorong keinginan yang tidak terbatas yang
hanya akan memperburuk ketidakadilan ekonomi dan sosial.
b. Kerangka Alternatif untuk Ekonomi Berkelanjutan dan Etis

Konsep maslahah (kesejahteraan) dan magasid al-shari‘ah (tujuan-tujuan
syariah) yang diusung oleh Al-Ghazali dapat dianggap sebagai kerangka alternatif
untuk ekonomi berkelanjutan dan etis. Magasid al-shari'ah mencakup lima elemen
utama yang harus dijaga dalam kehidupan manusia: agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Dalam kerangka ini, pembangunan ekonomi tidak hanya diukur melalui
indikator-indikator material seperti Produk Domestik Bruto (PDB), tetapi juga
melalui pencapaian kesejahteraan sosial dan moral. Pemikiran Al-Ghazali
menekankan bahwa ekonomi harus berjalan seiring dengan pencapaian keadilan
sosial dan perlindungan terhadap lingkungan, yang saat ini sering diabaikan oleh
model-model ekonomi yang lebih mengutamakan pertumbuhan ekonomi yang tidak
terkendali.

Pendekatan ini sejalan dengan wacana pembangunan berkelanjutan yang
mengharuskan adanya keseimbangan antara dimensi sosial, ekologis, dan ekonomi.
Pembangunan yang berkelanjutan menurut Al-Ghazali bukan hanya tentang
mengejar keuntungan materi, tetapi juga tentang memastikan bahwa setiap aspek
kehidupan manusia—baik individu, keluarga, maupun masyarakat—tercapai
kesejahteraan secara proporsional. Dalam hal ini, rasionalitas ekonomi Islam yang
berfokus pada maslahah dan keseimbangan material-spiritual menawarkan alternatif
yang lebih holistik terhadap rasionalitas ekonomi utilitarian yang sering kali
mengabaikan nilai-nilai moral dan sosial. Pemikiran ini mengajak Kkita untuk
mempertimbangkan dampak sosial dan lingkungan dari setiap keputusan ekonomi,
dan untuk mendorong pertumbuhan yang inklusif dan berkelanjutan.

c. Integrasi Sufisme dan Rasionalisme sebagai Basis Filsafat Ekonomi

Salah satu kontribusi paling unik dari pemikiran Al-Ghazali adalah
kemampuannya untuk mengintegrasikan sufisme dan rasionalitas dalam kerangka
ekonomi. Al-Ghazali memandang aktivitas ekonomi tidak hanya sebagai sarana
untuk mencapai kesejahteraan material, tetapi juga sebagai bagian dari ibadah yang
lebih tinggi, yaitu menuju keselamatan ukhrawi. Dalam pandangan ini, rasionalitas

ekonomi yang mengakui pentingnya efisiensi, produktivitas, dan distribusi

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 59



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

kekayaan, harus selalu dibatasi oleh nilai-nilai sufistik seperti zikir (ingat kepada
Allah), gana’ah (rasa cukup), dan orientasi akhirat.

Rasionalitas ekonomi  yang diajukan  Al-Ghazali  tidak  hanya
mempertimbangkan keuntungan material, tetapi juga harus diukur dengan tujuan
moral dan spiritual yang lebih tinggi. Dalam konteks ini, ekonomi menjadi arena
untuk mewujudkan kesejahteraan sosial yang berkelanjutan, bukan semata-mata
untuk mencapai akumulasi kekayaan. Integrasi sufisme dan rasionalisme ini
menciptakan model ekonomi bermoral yang berbeda dari ekonomi sekuler modern
yang berfokus pada materialisme dan konsumerisme. Model ini juga lebih kaya dan
inklusif dibandingkan dengan mistisisme yang apolitis, yang hanya terfokus pada
kehidupan spiritual tanpa mempertimbangkan keadilan sosial dan distribusi
kekayaan.

Pemikiran Al-Ghazali ini menawarkan model ekonomi yang menggabungkan
prinsip-prinsip moral dalam setiap aspek kehidupan ekonomi, baik itu dalam hal
konsumsi, produksi, atau distribusi kekayaan. Dengan demikian, model ekonomi Al-
Ghazali tidak hanya memberikan alternatif terhadap ekonomi global kontemporer
yang sering kali mendorong pertumbuhan yang tidak terkendali, tetapi juga
menawarkan solusi yang lebih berkelanjutan dan inklusif yang dapat mengurangi
ketimpangan sosial dan meningkatkan kesejahteraan umat manusia secara
keseluruhan.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa konsep mizan Al-
Ghazali memiliki dimensi yang luas dan beroperasi pada tiga level yang saling terkait:
individu, institusi, dan negara, semuanya terintegrasi dalam satu kerangka yang
berorientasi pada maslahah (kesejahteraan umum). Penelitian ini menggambarkan
bagaimana pemikiran Al-Ghazali tentang keseimbangan tidak hanya berfokus pada
aspek moral dan spiritual, tetapi juga menyediakan pedoman praktis yang dapat
diterapkan dalam berbagai konteks ekonomi, dari tingkat mikro hingga makro.

Pada level individu, konsep mizan Al-Ghazali menekankan pentingnya
keseimbangan dalam hal konsumsi, kerja, dan akhlak pasar. Individu diharapkan untuk
mengelola konsumsi mereka secara moderat, menghindari perilaku boros (israf) dan
konsumsi impulsif, serta menjaga niat dan etika kerja agar sejalan dengan prinsip-

prinsip agama. Konsep ini juga memperkenalkan pentingnya akhlak pasar, yang

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 60



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

mengarah pada perlakuan adil, kejujuran, dan transparansi dalam transaksi ekonomi. Di
level individu, mizan bukan hanya terkait dengan pemenuhan kebutuhan material, tetapi
juga dengan pencapaian kesejahteraan spiritual yang dapat membimbing seseorang
untuk bertindak lebih bijaksana dan adil dalam ekonomi.

Pada level institusi, konsep mizan Al-Ghazali diimplementasikan dalam pasar dan
lembaga keuangan beretika. Al-Ghazali mengajukan pasar yang tidak bebas nilai,
melainkan diatur oleh prinsip-prinsip moral dan etika yang mengedepankan keadilan
sosial, kejujuran, dan transparansi. Lembaga keuangan yang adil dan tidak eksploitatif,
yang menghindari praktik riba dan spekulasi berlebihan, menjadi kunci dalam
menciptakan sistem ekonomi yang berkelanjutan. Di sini, mizan bertujuan untuk
mengatur ekonomi agar tidak ada pihak yang dieksploitasi atau dirugikan oleh
ketidakseimbangan dalam pasar dan transaksi keuangan. Sistem perbankan dan lembaga
keuangan, yang mengikuti prinsip-prinsip keadilan dan menghindari kegiatan yang
dapat menimbulkan ketimpangan, menjadi sarana penting untuk mencapai kesejahteraan
sosial.

Pada level negara, pemikiran Al-Ghazali memberikan panduan tentang kebijakan
publik dan distribusi kekayaan yang adil. Negara memiliki peran yang sangat penting
dalam menjaga keseimbangan sosial dan ekonomi dengan menciptakan kebijakan yang
mengutamakan keadilan, distribusi yang merata, dan pengelolaan keuangan publik
untuk kemaslahatan umum. Dengan menerapkan instrumen-instrumen seperti zakat,
wakaf, dan pengaturan kepemilikan harta, negara dapat mendorong pemerataan
kekayaan dan menghindari penumpukan harta pada segelintir individu atau kelompok.
Kebijakan publik yang berorientasi pada maslahah (kesejahteraan) masyarakat secara
keseluruhan akan menciptakan sistem ekonomi yang lebih adil, inklusif, dan
berkelanjutan.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran ekonomi Al-
Ghazali tidak hanya relevan dalam konteks ekonomi Islam, tetapi juga memberikan
kontribusi signifikan dalam perdebatan ekonomi global yang lebih luas, khususnya
mengenai keadilan, keberlanjutan, dan etika pasar di tengah Kkrisis kapitalisme
kontemporer. Al-Ghazali menawarkan sebuah kerangka alternatif yang mengkritik
pertumbuhan ekonomi yang tidak terkendali dan eksploitatif, serta mengajukan solusi

yang mengedepankan keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual. Dalam hal

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 61



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

ini, konsep mizan Al-Ghazali menyumbang pada perdebatan global mengenai
bagaimana menciptakan sistem ekonomi yang lebih etis, adil, dan berkelanjutan, yang
tidak hanya mengutamakan akumulasi kekayaan semata, tetapi juga kesejahteraan sosial
yang lebih luas.

Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali dapat
menjadi sumber inspirasi dan dasar bagi perumusan kebijakan ekonomi yang lebih
humanistik dan berkeadilan, baik pada tingkat individu, institusi, maupun negara.
Pemikiran tersebut memberikan kontribusi yang sangat relevan untuk mengatasi
tantangan yang dihadapi oleh ekonomi global saat ini, termasuk ketidaksetaraan sosial,

kerusakan lingkungan, dan ketimpangan dalam distribusi kekayaan.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkapkan bahwa konsep mizan dalam pemikiran ekonomi
Al-Ghazali memiliki dimensi yang luas dan aplikatif, beroperasi pada level individu,
institusi, dan negara, dengan mengintegrasikan prinsip kesejahteraan (maslahah) yang
terkoordinasi. Pada level individu, mizan menekankan keseimbangan dalam konsumsi,
kerja, dan etika pasar. Pada level institusi, konsep ini diterapkan dalam pengaturan pasar
dan lembaga keuangan beretika yang mengedepankan keadilan sosial dan transparansi.
Sementara itu, pada level negara, Al-Ghazali memberikan pedoman tentang kebijakan
publik dan distribusi kekayaan yang adil, termasuk instrumen seperti zakat dan wakaf
untuk menciptakan pemerataan ekonomi. Secara keseluruhan, penelitian ini
menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali memberikan kontribusi penting dalam
perdebatan ekonomi global kontemporer, khususnya mengenai keadilan sosial,
keberlanjutan, dan etika pasar dalam konteks krisis kapitalisme.

Implikasi dari penelitian ini adalah bahwa pemikiran ekonomi Al-Ghazali
menawarkan solusi alternatif terhadap tantangan ekonomi global, seperti
ketidaksetaraan sosial, kerusakan lingkungan, dan ketimpangan distribusi kekayaan.
Dengan mengintegrasikan dimensi moral dan spiritual dalam ekonomi, mizan
menawarkan kerangka kerja yang lebih berkelanjutan dan inklusif. Pemikiran ini
memberikan kontribusi pada pembentukan kebijakan ekonomi yang lebih humanistik
dan berkeadilan, yang dapat diterapkan dalam konteks negara modern untuk

menciptakan kesejahteraan sosial yang lebih merata.

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 62



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Penelitian ini terbatas pada kajian filosofis terhadap konsep mizan dalam
pemikiran ekonomi Al-Ghazali dan belum sepenuhnya menguji aplikasinya dalam
konteks empiris di dunia nyata. Meskipun telah dibahas relevansi konsep mizan
terhadap perdebatan ekonomi global, implementasi praktis dari ide-ide tersebut,
terutama dalam kebijakan ekonomi negara-negara modern, belum sepenuhnya
dipetakan. Selain itu, penelitian ini juga hanya berfokus pada pemikiran Al-Ghazali
tanpa membandingkannya secara mendalam dengan pemikiran ekonomi kontemporer
dari perspektif praktis. Oleh karena itu penelitiselanjutnya dapat mengeksplorasi tentang
penerapan konsep mizan dalam kebijakan ekonomi negara-negara modern, terutama
yang menghadapi tantangan ketidaksetaraan dan kerusakan lingkungan. Kajian empiris
mengenai bagaimana instrumen seperti zakat dan wakaf dapat digunakan untuk
mengurangi ketimpangan sosial dan mendukung pembangunan berkelanjutan sangat
diperlukan. Penelitian lebih lanjut juga dapat membandingkan pemikiran Al-Ghazali
dengan ekonomi sosial-demokrasi atau teori ekonomi keberlanjutan lainnya untuk
mengembangkan model ekonomi yang lebih adil dan inklusif. Terakhir, penting untuk
mengkaji penerapan mizan dalam dunia korporasi, terutama dalam hal tanggung jawab
sosial perusahaan (CSR) dan etika bisnis dalam ekonomi global.

Daftar Pustaka

Aini, H. (2018). Pemikiran Ekonomi Islam Imam Al-Ghazali Tentang Uang Dalam
Perspektif Maslahah Mursalah. JES (Jurnal Ekonomi Syariah), 3(1).
https://doi.org/10.30736/jesa.v3il.41

Anggryani, L., Buhari, U. L., Husain, H., & Kamiruddin, K. (2024). Konsep Pemikiran
Ekonomi Al-Ghazali: Relevansinya Dengan Perekonomian Di Era Modernisasi.
Minhaj: Jurnal limu Syariah, 5(1), 93-108.
https://doi.org/10.52431/minhaj.v5i1.2364

Anugrah Permana Tanjung, B Miftahul Zannah Siregar, Delia Torsa Purba, & Dimas
Surya. (2023). Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali Terhadap Ekonomi Modern.
CEMERLANG : Jurnal Manajemen Dan Ekonomi Bisnis, 4(1), 112-122.
https://doi.org/10.55606/cemerlang.v4i1.2298

Aravik, H., Hamzani, A. I., & Khasanah, N. (2023). Al-Ghazali’s Sufistic Economy
Concept; From Homo Islamicus To Economic Progress. At-Taradhi: Jurnal Studi
Ekonomi, 14(1), 1. https://doi.org/10.18592/at-taradhi.v14i1.9131

Arrafi, M. F., Marwini, M., & Dja’akun, C. S. (2022). Konsep Pemikiran Ekonomi
Islam Imam Al Ghazali. Lab, 6(01), 1-14.
https://doi.org/10.33507/labatila.v5i02.490

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 63



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Fathurrahman, A. (2023). Falsafah Ekonomi Imam Al-Ghazali: Antara Sufisme dan
Rasionalisme. JES (Jurnal Ekonomi Syariah), 8(1), 66—76.
https://doi.org/10.30736/jes.v8i1.490

Harahap, B., Risfandy, T., & Futri, 1. N. (2023). Islamic Law, Islamic Finance, and
Sustainable Development Goals: A Systematic Literature Review. Sustainability,
15(8), 6626. https://doi.org/10.3390/su15086626

Hidayat, D. (2024). PEMIKIRAN HUKUM EKONOMI ISLAM PERSPEKTIF AL-
GHAZALI. Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, 2(2), 148-172.
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i2.37

Mahendra, R. M., & Nasution, I. F. A. (2024). Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam
Hukum Ekonomi Syariah. ASAS, 15(02), 47.
https://doi.org/10.24042/asas.v15i02.16100

Maulidizen, A. (2019a). Business Ethics: Analysis of al-Ghazali’s Economic Thought
With Sufism Approach. Religia, 160-177.
https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2067

Maulidizen, A. (2019b). Business Ethics: Analysis of al-Ghazali’s Economic Thought
With Sufism Approach. Religia, 160-177.
https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2067

Muhammad Zuardi, Ahmad Kholil, Amrin, & Ishma Amelia. (2025). Transformation of
the Concept of Maslahah in Sustainable Islamic Finance: A Hermeneutic Analysis
of al-Ghazali’s Thoughts and ash-Syatibi. Profetika: Jurnal Studi Islam, 26(01),
211-228. https://doi.org/10.23917/profetika.v26i01.9616

Muhayatsyah, A., & Muhayatsyah, A. (2020). Etika Bisnis Islam dalam Perspektif
Pemikiran Al-Ghazali. AT-TIJARAH: Jurnal Penelitian Keuangan Dan
Perbankan Syariah, 2(2), 84—-104. https://doi.org/10.52490/at-tijarah.v2i2.961

Munawir*, A., Azwar, M., Khaliza, S., & Yusuf, M. Y. (2023). Islamic Economic
Thought Abu Yusuf, Al-Ghazali, Asy-Syatibi (Comparative Study of Relations,
Comparison and Relevance with Modern Islamic Economics). Riwayat:
Educational Journal of History and Humanities, 6(2), 270-282.
https://doi.org/10.24815/jr.v6i2.29968

Nurdiana, N., Muin, R., & Wahab, A. (2025). Fundamental Principles of Islamic
Economic System: Justice, Equity, and Moral Conduct. Formosa Journal of
Multidisciplinary Research, 4(6), 2627-2646.
https://doi.org/10.55927/fjmr.v4i6.271

Nurgantii Nurgantii, Audia Adinda Syafrani, Irhamsyah Putra Pasaribu, Muhammad
Nur Tondi, & Riska Sri Lestari. (2023). Analisis Pemikiran Al-Ghazali Tentang
Ekonomi Islam. Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora, 5(1), 145-155.
https://doi.org/10.59059/tabsyir.v5i1.835

Pandikar, E., Affandi, I., Disman, D., & Sundawa, D. (2024). Harmonizing Economic
Principles, Islamic Values, and Entrepreneurial Attitudes for a Sustainable
Environment.  Yupa: Historical Studies Journal, 6(2), 188-197.
https://doi.org/10.30872/yupa.v6i2.3739

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta.

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 64



EKSXT A Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025,
= ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak)

Suprihatin, S., Ibdalsyah, I., & Tanjung, H. (2019). ANALISIS PEMIKIRAN IMAM
AL-GHAZALI MENGENAI MEKANISME DAN ETIKA PERILAKU PASAR.
Kasaba: Jurnal Ekonomi Islam, 11(2), 42.
https://doi.org/10.32832/kasaba.v11i1.2422

Syamsuri, S., & Ridwan, M. (2019). Konsep Adil dan Ihsan dalam Transaksi Ekonomi
menurut Imam Al-Ghazali dan Pengaruh Tasawuf Terhadapnya (Studi Analisis
Terhadap  Kitab  Thya’ al-‘Ulum  al-Din).  Tasfiyah, 3(1), 67.
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v3i1.2982

Taja, N., Hakim, A., & Fagihuddin, A. (2025). The Interplay of Morality and Social
Order in Al-Ghazali’s Thought. West Science Social and Humanities Studies,
3(05), 738-748. https://doi.org/10.58812/wsshs.v3i05.1920

Wati, N., Rahmadita, A., & Mursyid. (2024). Rasionalitas Ekonomi Islam: Membangun
Keseimbangan Antara Tujuan Materi dan Spiritual. Rayah Al-Islam, 8(4), 1761—
1771. https://doi.org/10.37274/rais.v8i4.1123

Zahra, S., & Janwari, Y. (2023). Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Imam Al-Ghazali.
Eco-Igtishodi : Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Keuangan Syariah, 4(2), 87-96.
https://doi.org/10.32670/ecoiqtishodi.v14i2.3083

Zenita Alvina Fauziah, Risma Syan Sabilla, Rifa Khoerunnisa, & Lina Marlina. (2025).
Analisis Penerapan Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali dalam Teori Konsumsi: (Studi
Kasus Impulsive Buying dalam Gaya Hidup Muslim di Era Digital). Maslahah :
Jurnal Manajemen Dan Ekonomi Syariah, 3(2), 81-102.
https://doi.org/10.59059/maslahah.v3i2.2236

Zunaidi, A. (2022). The Contribution of Abu-Hamid al-Ghazali to Shaping
Businesspeople’s Personalities. TSAQAFAH, 18(1), 83.
https://doi.org/10.21111/tsagafah.v18i1.7610

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina 65



