
(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  48 

ANALISIS FILOSOFIS PEMIKIRAN EKONOMI AL-GHAZALI TENTANG 

KESEIMBANGAN (MIZAN) DAN KONTRIBUSINYA TERHADAP 

PERDEBATAN EKONOMI GLOBAL 

 

Nurlaili Rismawati Matondang1*, Sarmiana Batubara2 

nurlailirismawati336@gmail.com1 

sarmiana@uinsyahada.ac.id2 

UIN Syahada Padangsidimpuan, Indonesia 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali secara filosofis konsep keseimbangan (mizan) 

dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali, mengaitkannya dengan struktur maslahah, 

maqasid al-shari'ah, moralitas, dan tatanan sosial, serta menganalisis kontribusinya 

terhadap perdebatan ekonomi global kontemporer, khususnya mengenai 

ketidaksetaraan, krisis ekonomi, dan pembangunan berkelanjutan yang berkeadilan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-filosofis berbasis studi 

literatur. Analisis dilakukan dengan pendekatan hermeneutik dan komparatif untuk 

menafsirkan konsep mizan dalam karya-karya Al-Ghazali, membandingkannya dengan 

paradigma ekonomi global modern, serta mengkaji relevansi pemikiran ini dalam 

konteks ekonomi kontemporer.Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep mizan Al-

Ghazali beroperasi pada tiga level: individu, institusi, dan negara. Pada level individu, 

mizan mengedepankan keseimbangan dalam konsumsi, kerja, dan akhlak pasar. Pada 

level institusi, konsep ini diterapkan dalam pasar dan lembaga keuangan beretika. Di 

level negara, mizan mencakup kebijakan publik yang berfokus pada distribusi kekayaan 

yang adil dan pengelolaan keuangan publik untuk kemaslahatan umum. Pemikiran Al-

Ghazali menawarkan kritik terhadap ekonomi neoliberal dan konsumerisme serta 

mengajukan alternatif untuk ekonomi berkelanjutan yang lebih beretika. Implikasi dari 

penelitian ini adalah bahwa pemikiran ekonomi Al-Ghazali memberikan kontribusi 

signifikan terhadap pengembangan teori ekonomi global yang lebih berkeadilan dan 

berkelanjutan. Konsep mizan dapat menjadi dasar dalam merumuskan kebijakan 

ekonomi yang tidak hanya berfokus pada pertumbuhan materi, tetapi juga pada 

kesejahteraan sosial dan spiritual. Penerapan prinsip-prinsip mizan dalam kebijakan 

ekonomi dapat mengurangi ketimpangan sosial, mendukung pembangunan 

berkelanjutan, dan menciptakan sistem ekonomi yang lebih inklusif dan adil. 

 

Kata Kunci: Ekonomi Al-Ghazali, Keseimbangan, Ekonomi Global, Ekonomi Islam 

 

Abstract 

This study aims to philosophically explore the concept of balance (mizan) in Al-

Ghazali's economic thought, linking it to the structure of maslahah, maqasid al-shari'ah, 

morality, and social order, and analyze its contribution to contemporary global 

economic debates, particularly regarding inequality, economic crises, and equitable 

sustainable development. This study uses a qualitative descriptive-philosophical 

approach based on literature studies. The analysis is conducted using a hermeneutic and 

comparative approach to interpret the concept of mizan in Al-Ghazali's works, compare 

it with the modern global economic paradigm, and examine the relevance of this 

thought in the contemporary economic context. This study shows that Al-Ghazali's 

mailto:nurlailirismawati336@gmail.com1
mailto:sarmiana@uinsyahada.ac.id


Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  49 

concept of mizan operates at three levels: individual, institutional, and state. At the 

individual level, mizan prioritizes balance in consumption, work, and market morals. At 

the institutional level, this concept is applied in markets and ethical financial 

institutions. At the state level, mizan includes public policies that focus on the equitable 

distribution of wealth and the management of public finances for the common good. Al-

Ghazali's thought offers a critique of neoliberal economics and consumerism and 

proposes alternatives for a more ethical, sustainable economy. The implication of this 

research is that Al-Ghazali's economic thought makes a significant contribution to the 

development of a more just and sustainable global economic theory. The concept of 

mizan can be the basis for formulating economic policies that focus not only on material 

growth but also on social and spiritual well-being. The application of mizan principles 

in economic policy can reduce social inequality, support sustainable development, and 

create a more inclusive and equitable economic system. 

 

Keywords:  Al-Ghazali's Economics, Equilibrium, Global Economy, Islamic 

Economics 

 

A. PENDAHULUAN 

Dalam beberapa dekade terakhir, sistem ekonomi global menghadapi dinamika 

yang kompleks, ditandai oleh ketimpangan distribusi kekayaan, krisis finansial 

berulang, degradasi lingkungan, serta marginalisasi kelompok lemah. Arsitektur 

ekonomi modern yang bertumpu pada pertumbuhan tanpa batas, liberalisasi pasar, dan 

rasionalitas individual sering dikritik karena mengabaikan dimensi etis, spiritual, dan 

keseimbangan sosial. Kondisi ini memunculkan kebutuhan mendesak untuk meninjau 

ulang paradigma ekonomi yang dominan dan membuka ruang dialog dengan khazanah 

pemikiran klasik, termasuk warisan intelektual Islam. 

Salah satu tokoh sentral dalam tradisi intelektual Islam adalah Abu Hamid al-

Ghazali (450–505 H/1058–1111 M), yang dikenal bukan hanya sebagai teolog dan sufi, 

tetapi juga sebagai pemikir sosial-ekonomi. Dalam berbagai karyanya, Al-Ghazali 

menempatkan konsep keseimbangan (mizan) sebagai prinsip dasar yang menata 

hubungan antara manusia, harta, dan tujuan hidup transendental. Bagi Al-Ghazali, 

aktivitas ekonomi tidak semata-mata diarahkan pada akumulasi materi, tetapi harus 

tunduk pada kerangka etika, keadilan, dan kemaslahatan (maslahah) yang menjaga 

keseimbangan individu, masyarakat, dan alam. 

Konsep mizan dalam pemikiran Al-Ghazali memiliki dimensi filosofis yang 

mendalam, meliputi keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi, antara 

kepentingan individu dan kolektif, serta antara kebebasan pasar dan intervensi moral-

negara. Dimensi filosofis ini berpotensi menawarkan lensa kritis terhadap sistem 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  50 

ekonomi global kontemporer yang sering kali melahirkan ketidaksetaraan ekstrem, 

spekulasi berlebihan, dan krisis multidimensi. Dengan demikian, penggalian kembali 

gagasan keseimbangan (mizan) bukan sekadar upaya historis, melainkan relevan 

sebagai basis etis dan normatif dalam menata ulang tata kelola ekonomi global 

Sejumlah penelitian menyoroti konsep “ekonomi sufistik” Al-Ghazali, khususnya 

gagasan homo islamicus, maslahah, falah, dan peran negara dalam menjamin keadilan 

serta stabilitas ekonomi sebagai prasyarat kemajuan (Aravik et al., 2023; Maulidizen, 

2019a; Zunaidi, 2022). Kajian lain menempatkan Al-Ghazali dalam kerangka ekonomi 

Islam modern dan membandingkannya dengan tokoh lain seperti Abu Yusuf dan 

al-Syathibi, terutama terkait keuangan publik, peran negara, dan maqasid 

al-syariah (Munawir et al., 2023). Di sisi lain, maslahah ala Al-Ghazali dan maqasid-

nya telah direinterpretasi dalam konteks keuangan Islam berkelanjutan dan SDGs, 

menegaskan relevansi nilai-nilai Islam terhadap pembangunan berkelanjutan dan 

pengurangan ketimpangan (Harahap et al., 2023; Muhammad Zuardi et al., 

2025). Konsep-konsep nilai seperti keadilan, moralitas, dan keseimbangan ekologis juga 

telah dihubungkan dengan prinsip ekonomi Islam dan mizan untuk menjawab isu 

ketimpangan sosial dan kerusakan lingkungan (Nurdiana et al., 2025; Pandikar et al., 

2024). 

Meskipun demikian, terdapat beberapa kesenjangan penelitian (research gap). 

Pertama, studi tentang Al-Ghazali banyak berfokus pada maslahah, maqasid, etika 

bisnis, dan peran negara, tetapi belum secara eksplisit mengelaborasi “keseimbangan 

(mizan)” sebagai kategori filosofis utama dalam pemikiran ekonominya, terutama 

sebagai lensa untuk membaca arsitektur ekonomi global yang sarat ketidaksetaraan, 

krisis, dan spekulasi. Kedua, kajian yang menghubungkan Al-Ghazali dengan agenda 

global (seperti SDGs, keadilan ekonomi global, dan tata kelola pasar internasional) 

umumnya menggunakan kerangka maqasid dan keuangan Islam, bukan analisis filosofis 

langsung atas konsep mizan sebagai prinsip penata hubungan individu–masyarakat–

negara–alam. Ketiga, masih terbatas upaya yang menjembatani pemikiran normatif 

Al-Ghazali dengan perdebatan teoretis besar ekonomi global (misalnya antara 

kapitalisme neoliberal, sosial-demokrasi, dan ekonomi berkelanjutan) dalam satu 

kerangka analisis filosofis yang sistematis. 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  51 

Berdasarkan gap tersebut, artikel ini menawarkan kebaruan (novelty) dalam 

beberapa hal. Pertama, melakukan analisis filosofis mendalam atas konsep 

keseimbangan (mizan) dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali—dengan mengaitkannya 

pada struktur maslahah, maqasid, moralitas, dan tatanan sosial—sebagai kategori 

normatif yang koheren (Maulidizen, 2019b; Taja et al., 2025). Kedua, memposisikan 

mizan sebagai kerangka kritis-normatif untuk menilai dan mengintervensi problem 

ketimpangan, krisis, dan ketidakberlanjutan dalam sistem ekonomi global kontemporer, 

melampaui sekadar diskursus teknis keuangan Islam atau instrumen filantropi. Ketiga, 

mengaitkan secara eksplisit gagasan mizan Al-Ghazali dengan debat ekonomi global 

mutakhir tentang keadilan distribusi, regulasi pasar, keberlanjutan lingkungan, dan 

orientasi pembangunan, sehingga memperkaya diskursus ekonomi global dengan 

perspektif etis-spiritual Islam. 

Sejalan dengan itu, tujuan penelitian ini adalah: 1) Menggali secara filosofis 

konsep keseimbangan (mizan) dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali, mencakup 

landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam relasinya dengan harta, pasar, 

keadilan distributif, dan tatanan sosial. 2) Menganalisis relevansi dan kontribusi konsep 

mizan terhadap perdebatan ekonomi global kontemporer, khususnya terkait 

ketidaksetaraan, krisis ekonomi, dan pembangunan berkelanjutan yang berkeadilan. 3) 

Merumuskan secara konseptual bagaimana pemikiran ekonomi Al-Ghazali dapat 

diposisikan sebagai alternatif paradigma etik-spiritual bagi rekonstruksi sistem ekonomi 

global yang lebih seimbang, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan universal. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-filosofis berbasis 

studi literatur, yang umum diterapkan dalam kajian pemikiran ekonomi Islam dan 

filsafat ekonomi kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian yang bersifat 

konseptual dan normatif, seperti gagasan mizan, keadilan, maslahah, serta kritik 

terhadap sistem ekonomi global. Oleh karena itu, analisis dilakukan melalui teks-teks 

filosofis dan kerangka berpikir filosofis daripada menggunakan data empiris kuantitatif. 

Sumber data utama penelitian ini berasal dari karya-karya Al-Ghazali yang relevan 

dengan topik ekonomi, etika, dan tatanan sosial, seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-

Mustashfa, dan karya lainnya yang memuat gagasan mizan, maslahah, dan keadilan 

ekonomi. Sumber sekunder meliputi literatur klasik dan kontemporer tentang ekonomi 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  52 

Islam, maqasid al-shariah, maslahah, teori nilai, serta kritik terhadap ekonomi sekular 

dan globalisasi, termasuk penelitian terkini yang mengkaji transformasi maslahah dalam 

keuangan Islam berkelanjutan dan kritik terhadap ekonomi modern. 

Data dikumpulkan melalui penelusuran sistematis basis data ilmiah dan katalog 

perpustakaan terhadap karya Al-Ghazali dan literatur terkait. Seleksi dan klasifikasi 

dokumen dilakukan berdasarkan relevansi tematik, yang meliputi teks-teks Al-Ghazali, 

studi ekonomi Islam klasik, studi ekonomi global, serta kajian maqasid/maslahah dan 

keberlanjutan. Teknik analisis data mengkombinasikan beberapa pendekatan, yaitu 

analisis isi tematik untuk mengidentifikasi dan mengelompokkan tema utama terkait 

mizan, keadilan, maslahah, maqasid, dan pandangan Al-Ghazali mengenai 

keseimbangan sosial-ekonomi. Selain itu, digunakan analisis filosofis-hermeneutik 

untuk menafsirkan konsep mizan dalam struktur ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis pemikiran Al-Ghazali, dengan memperhatikan kontekstualisasi teks dalam 

perdebatan ekonomi global kontemporer. Analisis komparatif-kritis juga dilakukan 

dengan membandingkan kerangka mizan Al-Ghazali dengan paradigma ekonomi global 

modern, seperti kapitalisme neoliberal dan ekonomi berkelanjutan, serta mengkaji 

ketegangan antara nilai mizan dan logika pasar global.  

Validitas data dijaga dengan triangulasi sumber, membandingkan berbagai karya 

Al-Ghazali dan literatur sekunder untuk menghindari pembacaan sepihak. Pembacaan 

lintas-perspektif digunakan untuk memastikan kesimpulan yang dihasilkan bersifat 

argumentatif dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik (Sugiyono, 2022). 

Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat menangkap secara utuh struktur 

filosofis konsep mizan Al-Ghazali dan menunjukkan relevansinya dalam konteks 

perdebatan ekonomi global kontemporer. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Struktur Dasar Konsep Keseimbangan (Mizan) dalam Ekonomi Al-Ghazali 

 Pemikiran ekonomi Al-Ghazali memandang aktivitas ekonomi sebagai bagian 

dari kewajiban sosial (fard kifayah) yang harus diarahkan untuk mencapai kebahagiaan 

dunia dan akhirat. Bagi Al-Ghazali, keseimbangan (mizan) dalam ekonomi tidak hanya 

berfokus pada pemenuhan kebutuhan materi, tetapi juga pada pencapaian tujuan 

spiritual (Aini, 2018; Arrafi et al., 2022; Nurgantii Nurgantii et al., 2023). Dalam 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  53 

kerangka ini, ekonomi harus berfungsi sebagai sarana (wasilah) untuk mencapai 

keselamatan ukhrawi, dengan menempatkan nilai moral, keadilan sosial, dan 

kesejahteraan spiritual sebagai prioritas utama. Oleh karena itu, setiap kegiatan ekonomi 

harus selaras dengan prinsip agama dan etika Islam, yang menekankan pentingnya niat 

yang baik serta dampak positif bagi masyarakat (Fathurrahman, 2023). 

Selain itu, Al-Ghazali mengembangkan konsep maqasid al-shari'ah yang terdiri 

dari lima tujuan dasar kehidupan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Keseimbangan ekonomi harus memperhatikan kelima elemen ini secara proporsional, di 

mana kesejahteraan materi tidak boleh merusak aspek moral, spiritual, atau sosial. 

Dalam hal ini, maslahah yang seimbang mengharuskan agar kebijakan dan keputusan 

ekonomi tidak hanya menguntungkan secara material tetapi juga membawa manfaat 

bagi kesejahteraan sosial dan spiritual. Oleh karena itu, dalam setiap kebijakan 

ekonomi, baik di tingkat individu maupun negara, perlu mempertimbangkan 

pengaruhnya terhadap kesejahteraan sosial, keadilan, dan moralitas masyarakat 

(Mahendra & Nasution, 2024; Muhayatsyah & Muhayatsyah, 2020; Zahra & Janwari, 

2023). 

Untuk mengatur perilaku konsumsi yang seimbang, Al-Ghazali 

mengklasifikasikan kebutuhan manusia ke dalam tiga kategori: dharuriyah (kebutuhan 

dasar), hajiyyah (kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyah (kebutuhan mewah). Kebutuhan 

dharuriyah mencakup hal-hal yang esensial bagi kelangsungan hidup, seperti pangan, 

sandang, dan papan, sementara hajiyyah mencakup kebutuhan yang meningkatkan 

kualitas hidup, seperti pendidikan dan kesehatan. Di sisi lain, tahsiniyyah berhubungan 

dengan konsumsi barang-barang mewah yang tidak memiliki dampak langsung terhadap 

kelangsungan hidup. Dengan klasifikasi ini, Al-Ghazali mengingatkan umat untuk 

menghindari konsumsi berlebihan dan mengedepankan prinsip qana’ah (rasa cukup), 

yang dapat mendorong individu untuk hidup sederhana, berfokus pada kecukupan, dan 

mengurangi ketergantungan pada hasrat duniawi yang berlebihan. Konsep ini 

memberikan landasan moral dalam mengarahkan kebijakan ekonomi yang adil dan 

berkelanjutan (Anggryani et al., 2024; Wati et al., 2024; Zenita Alvina Fauziah et al., 

2025). 

 

2. Implementasi Mizan dalam Dimensi Ekonomi Mikro 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  54 

a. Keseimbangan dalam Konsumsi 

Al-Ghazali menekankan pentingnya kesederhanaan dalam konsumsi sebagai 

bagian dari prinsip keseimbangan (mizan) dalam ekonomi mikro. Konsumsi yang 

ideal, menurutnya, harus memenuhi kebutuhan lahir dan batin secara proporsional, 

yakni tidak berlebihan dan tetap dalam kerangka ibadah. Al-Ghazali memandang 

konsumsi tidak hanya sebagai pemenuhan kebutuhan fisik, tetapi juga sebagai 

bentuk pemenuhan spiritual yang harus dilakukan dengan cara yang halal dan tayyib 

(baik dan bersih). Konsep ini mengingatkan umat untuk menghindari perilaku 

konsumtif yang berlebihan, seperti israf (pemborosan) dan perilaku konsumsi 

impulsif yang sering kali timbul akibat godaan iklan atau tren pasar (Fathurrahman, 

2023; Wati et al., 2024). 

Dalam konteks kontemporer, fenomena impulsive buying yang semakin marak 

di era digital menunjukkan relevansi pemikiran Al-Ghazali, yang mengkritik 

konsumsi berlebihan dan mendorong pengambilan keputusan yang lebih bijak dalam 

berbelanja. Studi-studi modern tentang perilaku konsumsi mendukung pandangan 

Al-Ghazali ini, yang mengedepankan etika konsumsi yang moderat. Dengan 

menerapkan prinsip keseimbangan dalam konsumsi, individu tidak hanya menjaga 

kestabilan ekonomi keluarga, tetapi juga berperan dalam menciptakan lingkungan 

sosial yang lebih adil dan berkelanjutan (Anggryani et al., 2024; Zenita Alvina 

Fauziah et al., 2025). Keseimbangan konsumsi ini tidak hanya mengurangi 

pemborosan, tetapi juga meningkatkan kualitas hidup yang lebih harmonis antara 

kebutuhan duniawi dan spiritual. 

b. Mizan dalam Etika Pasar dan Kerja 

Bagi Al-Ghazali, pasar bukanlah arena bebas nilai yang tidak terkontrol, 

melainkan ruang yang harus diatur dengan etika dan pengawasan yang ketat untuk 

menghindari ketimpangan sosial dan ketidakadilan ekonomi. Dalam pandangan Al-

Ghazali, kejujuran dan keadilan adalah syarat mutlak dalam setiap transaksi 

ekonomi, dan segala bentuk eksploitasi seperti riba (bunga), penipuan, rekayasa 

harga, dan tadlis (penyembunyian cacat barang) harus dihindari. Etika pasar yang 

diusung Al-Ghazali lebih dari sekadar prinsip perdagangan, tetapi sebagai bagian 

dari aturan Ilahi yang harus dijalankan oleh setiap individu yang terlibat dalam pasar 

(Anugrah Permana Tanjung et al., 2023; Hidayat, 2024; Syamsuri & Ridwan, 2019). 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  55 

Selain itu, etika kerja dalam pemikiran Al-Ghazali dipandang sebagai bagian 

dari ibadah, di mana setiap aktivitas ekonomi yang dilakukan dengan niat yang 

selaras dengan aturan Ilahi memiliki nilai ibadah. Hal ini menunjukkan pentingnya 

niat dan moralitas dalam setiap tindakan ekonomi, bukan hanya pada hasil materi 

yang diperoleh. Dalam kerangka mizan, keseimbangan dalam etika pasar dan kerja 

mencakup pengaturan hubungan yang adil antara produsen dan konsumen, serta 

memastikan bahwa tidak ada pihak yang dieksploitasi demi keuntungan pribadi 

(Suprihatin et al., 2019). Konsep ini menuntut adanya pengawasan dan regulasi yang 

memastikan bahwa pasar beroperasi dengan prinsip-prinsip moral yang adil dan 

tidak merugikan masyarakat. 

c. Mizan dalam Fungsi Uang dan Transaksi 

Dalam perspektif Al-Ghazali, uang diposisikan sebagai alat tukar yang sah dan 

ukuran nilai yang digunakan untuk memfasilitasi transaksi ekonomi, bukan sebagai 

komoditas spekulatif. Fungsi uang yang salah kaprah, seperti yang terjadi dalam 

praktik riba dan rekayasa keuangan, dipandang merusak keadilan dan distribusi 

maslahah (kesejahteraan). Riba, yang diharamkan dalam Islam, merupakan contoh 

nyata penyimpangan dari fungsi uang yang semestinya digunakan untuk 

mempermudah transaksi, bukan untuk menghasilkan keuntungan melalui bunga 

yang membebani pihak lain (Aini, 2018; Fathurrahman, 2023). 

Menurut Al-Ghazali, praktik spekulatif dalam dunia keuangan, seperti 

spekulasi harga dan manipulasi pasar, juga bertentangan dengan prinsip mizan 

sosial-ekonomi, yang mengedepankan keadilan dan keseimbangan. Uang, dalam 

pandangan ini, harus berfungsi secara wajar untuk menciptakan distribusi kekayaan 

yang adil, bukan untuk memperkaya segelintir orang di atas penderitaan orang lain. 

Oleh karena itu, penerapan prinsip mizan dalam fungsi uang dan transaksi ekonomi 

akan menciptakan sistem keuangan yang lebih berkeadilan, di mana nilai uang tidak 

dimanipulasi demi keuntungan pribadi, melainkan digunakan untuk meningkatkan 

kesejahteraan bersama. 

 

3. Mizan pada Level Makro: Negara, Keadilan, dan Kesejahteraan Sosial 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  56 

a. Peran Negara sebagai Penjaga Keseimbangan 

Menurut Al-Ghazali, negara memiliki peran yang sangat penting dalam 

menciptakan keseimbangan sosial dan ekonomi di tingkat makro. Negara tidak 

hanya bertanggung jawab untuk menjaga keamanan dan stabilitas, tetapi juga untuk 

memastikan bahwa sistem ekonomi beroperasi dengan cara yang adil, damai, dan 

berkelanjutan. Dalam konteks ini, negara diharapkan bertindak sebagai pengatur 

yang tidak hanya mengawasi pasar, tetapi juga mengintervensi bila diperlukan untuk 

mencegah praktik pasar yang merugikan masyarakat. Al-Ghazali percaya bahwa 

pasar yang bebas tanpa regulasi dapat berujung pada ketimpangan ekonomi dan 

ketidakadilan sosial, di mana kelompok yang lebih kuat dapat mengeksploitasi yang 

lebih lemah. 

Intervensi negara yang dimaksud tidak terbatas pada pengaturan harga atau 

tarif, tetapi juga mencakup kebijakan distribusi kekayaan yang adil. Negara harus 

memastikan bahwa sumber daya alam dan kekayaan negara dikelola untuk 

kepentingan bersama, tidak hanya untuk kepentingan segelintir orang atau 

kelompok tertentu. Oleh karena itu, peran negara dalam menjaga keseimbangan 

sosial ekonomi sangat krusial dalam menciptakan masyarakat yang adil, di mana 

setiap individu memiliki kesempatan yang sama untuk berkembang dan memenuhi 

kebutuhan dasarnya. 

b. Maslahah Sosial dan Fungsi Kesejahteraan 

Dalam pandangan Al-Ghazali, kesejahteraan sosial atau maslahah adalah 

tujuan utama dalam setiap kebijakan ekonomi. Pembangunan ekonomi tidak hanya 

dilihat dari segi pertumbuhan ekonomi atau akumulasi kekayaan semata, tetapi juga 

dari bagaimana kebijakan tersebut dapat membawa manfaat bagi seluruh lapisan 

masyarakat. Konsep maslahah mengintegrasikan dua elemen penting dalam 

penilaian kebijakan ekonomi: manfaat (masalih) dan kerusakan (mafasid). Setiap 

kebijakan ekonomi harus dianalisis berdasarkan sejauh mana ia memberikan 

manfaat bagi kesejahteraan umum dan mengurangi kerusakan sosial, ekonomi, dan 

lingkungan. 

Al-Ghazali memandang pembangunan ekonomi sebagai tugas sosial yang 

sangat penting. Ketika pembangunan ekonomi diabaikan atau dijalankan tanpa 

memperhatikan prinsip-prinsip keadilan, hal ini dapat mengancam kelangsungan 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  57 

peradaban dan stabilitas sosial. Misalnya, ketimpangan sosial dan ekonomi yang 

parah dapat menyebabkan ketegangan dan konflik yang merusak keharmonisan 

masyarakat. Oleh karena itu, pembangunan ekonomi yang berkelanjutan harus 

selalu memprioritaskan kesejahteraan sosial dan berfokus pada pemenuhan 

kebutuhan dasar seluruh anggota masyarakat, bukan hanya segelintir elit ekonomi. 

c. Instrumen Distribusi: Zakat, Waqf, dan Larangan Penumpukan 

Al-Ghazali sangat menekankan pentingnya instrumen distribusi kekayaan 

yang adil untuk menjaga keseimbangan ekonomi dan sosial. Zakat, wakaf, dan 

pengaturan kepemilikan harta merupakan tiga instrumen utama yang digunakan 

untuk menghindari penumpukan kekayaan pada segelintir orang dan memastikan 

sirkulasi kekayaan yang lebih merata dalam masyarakat. 

1) Zakat adalah kewajiban bagi setiap Muslim yang mampu untuk memberikan 

sebagian hartanya kepada yang membutuhkan, sebagai bentuk redistribusi 

kekayaan. Zakat berfungsi sebagai instrumen pengentasan kemiskinan dan 

pengurangan ketimpangan sosial, karena harta yang dimiliki oleh individu kaya 

akan dibagikan kepada yang kurang mampu. Hal ini tidak hanya membantu 

memenuhi kebutuhan dasar penerima zakat, tetapi juga mendorong solidaritas 

sosial dalam masyarakat. 

2) Wakaf adalah pengalokasian sebagian harta untuk kepentingan umum, seperti 

pembangunan fasilitas pendidikan, kesehatan, atau tempat ibadah. Wakaf 

memiliki peran penting dalam memperkuat jaringan pengaman sosial, karena 

dana yang diwakafkan akan digunakan untuk kepentingan umum dalam jangka 

panjang. Oleh karena itu, wakaf menjadi salah satu instrumen yang efektif dalam 

menciptakan kesejahteraan sosial secara berkelanjutan. 

3) Larangan penumpukan kekayaan merupakan prinsip penting dalam ekonomi Al-

Ghazali yang bertujuan untuk menghindari akumulasi kekayaan yang berlebihan 

pada segelintir individu atau kelompok. Dalam hal ini, Al-Ghazali mengingatkan 

agar tidak ada pihak yang mengeksploitasi pasar atau menggunakan 

kekayaannya untuk mendominasi orang lain. Dengan mendorong sirkulasi 

kekayaan melalui zakat dan wakaf, serta pengaturan kepemilikan yang adil, 

negara dapat menciptakan sistem ekonomi yang lebih inklusif dan berkelanjutan. 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  58 

Dalam konteks negara modern seperti Indonesia, Al-Ghazali mendorong 

penerapan instrumen-instrumen ini untuk menciptakan pemerataan ekonomi dan 

memperkuat jaring pengaman sosial. Dengan mengoptimalkan zakat dan wakaf, serta 

mengatur kepemilikan harta secara adil, negara dapat mengurangi ketimpangan 

ekonomi dan menciptakan kesejahteraan sosial yang lebih merata. Instrumen ini juga 

berfungsi untuk memperkuat solidaritas sosial, yang merupakan aspek penting dalam 

menciptakan masyarakat yang harmonis dan sejahtera. 

 

 

 

4. Kontribusi terhadap Perdebatan Ekonomi Global Kontemporer dalam 

perspektif pemikiran ekonomi Al-Ghazali 

a. Kritik terhadap Ekonomi Neoliberal dan Konsumerisme 

Pemikiran ekonomi Al-Ghazali memberikan kritik tajam terhadap paradigma 

ekonomi neoliberal yang mendominasi banyak kebijakan ekonomi global saat ini. 

Salah satu kritik utama Al-Ghazali adalah terhadap model ekonomi yang 

menekankan pertumbuhan ekonomi yang tak terbatas, yang sering kali mengabaikan 

keseimbangan antara kebutuhan, keinginan, dan nafsu. Dalam pandangan Al-

Ghazali, pertumbuhan yang terus-menerus tanpa mempertimbangkan batas-batas 

moral dan sosial cenderung menumbuhkan budaya konsumerisme yang merusak. 

Al-Ghazali menekankan bahwa konsumerisme dan pemborosan (israf) bukan hanya 

masalah ekonomi, tetapi juga masalah moral dan spiritual, yang bertentangan 

dengan prinsip keseimbangan (mizan) yang dia ajukan. 

Larangan terhadap pemborosan, baik dalam konsumsi barang maupun dalam 

penggunaan sumber daya, merupakan salah satu pilar dari pemikiran ekonomi Al-

Ghazali. Ini juga merupakan kritik terhadap fenomena spekulasi finansial yang 

cenderung mengejar keuntungan jangka pendek dengan mengorbankan stabilitas 

jangka panjang dan kesejahteraan sosial. Dengan menempatkan orientasi ukhrawi 

(akhirat) sebagai tujuan utama, Al-Ghazali menawarkan sebuah perspektif yang 

menuntut kesederhanaan dalam konsumsi dan produksi. Dalam hal ini, Al-Ghazali 

secara normatif mengajak dunia untuk kembali mempertimbangkan apa yang benar-



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  59 

benar dibutuhkan, bukannya terus mendorong keinginan yang tidak terbatas yang 

hanya akan memperburuk ketidakadilan ekonomi dan sosial. 

b. Kerangka Alternatif untuk Ekonomi Berkelanjutan dan Etis 

Konsep maslahah (kesejahteraan) dan maqasid al-shari'ah (tujuan-tujuan 

syariah) yang diusung oleh Al-Ghazali dapat dianggap sebagai kerangka alternatif 

untuk ekonomi berkelanjutan dan etis. Maqasid al-shari'ah mencakup lima elemen 

utama yang harus dijaga dalam kehidupan manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta. Dalam kerangka ini, pembangunan ekonomi tidak hanya diukur melalui 

indikator-indikator material seperti Produk Domestik Bruto (PDB), tetapi juga 

melalui pencapaian kesejahteraan sosial dan moral. Pemikiran Al-Ghazali 

menekankan bahwa ekonomi harus berjalan seiring dengan pencapaian keadilan 

sosial dan perlindungan terhadap lingkungan, yang saat ini sering diabaikan oleh 

model-model ekonomi yang lebih mengutamakan pertumbuhan ekonomi yang tidak 

terkendali. 

Pendekatan ini sejalan dengan wacana pembangunan berkelanjutan yang 

mengharuskan adanya keseimbangan antara dimensi sosial, ekologis, dan ekonomi. 

Pembangunan yang berkelanjutan menurut Al-Ghazali bukan hanya tentang 

mengejar keuntungan materi, tetapi juga tentang memastikan bahwa setiap aspek 

kehidupan manusia—baik individu, keluarga, maupun masyarakat—tercapai 

kesejahteraan secara proporsional. Dalam hal ini, rasionalitas ekonomi Islam yang 

berfokus pada maslahah dan keseimbangan material-spiritual menawarkan alternatif 

yang lebih holistik terhadap rasionalitas ekonomi utilitarian yang sering kali 

mengabaikan nilai-nilai moral dan sosial. Pemikiran ini mengajak kita untuk 

mempertimbangkan dampak sosial dan lingkungan dari setiap keputusan ekonomi, 

dan untuk mendorong pertumbuhan yang inklusif dan berkelanjutan. 

c. Integrasi Sufisme dan Rasionalisme sebagai Basis Filsafat Ekonomi 

Salah satu kontribusi paling unik dari pemikiran Al-Ghazali adalah 

kemampuannya untuk mengintegrasikan sufisme dan rasionalitas dalam kerangka 

ekonomi. Al-Ghazali memandang aktivitas ekonomi tidak hanya sebagai sarana 

untuk mencapai kesejahteraan material, tetapi juga sebagai bagian dari ibadah yang 

lebih tinggi, yaitu menuju keselamatan ukhrawi. Dalam pandangan ini, rasionalitas 

ekonomi yang mengakui pentingnya efisiensi, produktivitas, dan distribusi 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  60 

kekayaan, harus selalu dibatasi oleh nilai-nilai sufistik seperti zikir (ingat kepada 

Allah), qana’ah (rasa cukup), dan orientasi akhirat. 

Rasionalitas ekonomi yang diajukan Al-Ghazali tidak hanya 

mempertimbangkan keuntungan material, tetapi juga harus diukur dengan tujuan 

moral dan spiritual yang lebih tinggi. Dalam konteks ini, ekonomi menjadi arena 

untuk mewujudkan kesejahteraan sosial yang berkelanjutan, bukan semata-mata 

untuk mencapai akumulasi kekayaan. Integrasi sufisme dan rasionalisme ini 

menciptakan model ekonomi bermoral yang berbeda dari ekonomi sekuler modern 

yang berfokus pada materialisme dan konsumerisme. Model ini juga lebih kaya dan 

inklusif dibandingkan dengan mistisisme yang apolitis, yang hanya terfokus pada 

kehidupan spiritual tanpa mempertimbangkan keadilan sosial dan distribusi 

kekayaan. 

Pemikiran Al-Ghazali ini menawarkan model ekonomi yang menggabungkan 

prinsip-prinsip moral dalam setiap aspek kehidupan ekonomi, baik itu dalam hal 

konsumsi, produksi, atau distribusi kekayaan. Dengan demikian, model ekonomi Al-

Ghazali tidak hanya memberikan alternatif terhadap ekonomi global kontemporer 

yang sering kali mendorong pertumbuhan yang tidak terkendali, tetapi juga 

menawarkan solusi yang lebih berkelanjutan dan inklusif yang dapat mengurangi 

ketimpangan sosial dan meningkatkan kesejahteraan umat manusia secara 

keseluruhan. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa konsep mizan Al-

Ghazali memiliki dimensi yang luas dan beroperasi pada tiga level yang saling terkait: 

individu, institusi, dan negara, semuanya terintegrasi dalam satu kerangka yang 

berorientasi pada maslahah (kesejahteraan umum). Penelitian ini menggambarkan 

bagaimana pemikiran Al-Ghazali tentang keseimbangan tidak hanya berfokus pada 

aspek moral dan spiritual, tetapi juga menyediakan pedoman praktis yang dapat 

diterapkan dalam berbagai konteks ekonomi, dari tingkat mikro hingga makro. 

Pada level individu, konsep mizan Al-Ghazali menekankan pentingnya 

keseimbangan dalam hal konsumsi, kerja, dan akhlak pasar. Individu diharapkan untuk 

mengelola konsumsi mereka secara moderat, menghindari perilaku boros (israf) dan 

konsumsi impulsif, serta menjaga niat dan etika kerja agar sejalan dengan prinsip-

prinsip agama. Konsep ini juga memperkenalkan pentingnya akhlak pasar, yang 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  61 

mengarah pada perlakuan adil, kejujuran, dan transparansi dalam transaksi ekonomi. Di 

level individu, mizan bukan hanya terkait dengan pemenuhan kebutuhan material, tetapi 

juga dengan pencapaian kesejahteraan spiritual yang dapat membimbing seseorang 

untuk bertindak lebih bijaksana dan adil dalam ekonomi. 

Pada level institusi, konsep mizan Al-Ghazali diimplementasikan dalam pasar dan 

lembaga keuangan beretika. Al-Ghazali mengajukan pasar yang tidak bebas nilai, 

melainkan diatur oleh prinsip-prinsip moral dan etika yang mengedepankan keadilan 

sosial, kejujuran, dan transparansi. Lembaga keuangan yang adil dan tidak eksploitatif, 

yang menghindari praktik riba dan spekulasi berlebihan, menjadi kunci dalam 

menciptakan sistem ekonomi yang berkelanjutan. Di sini, mizan bertujuan untuk 

mengatur ekonomi agar tidak ada pihak yang dieksploitasi atau dirugikan oleh 

ketidakseimbangan dalam pasar dan transaksi keuangan. Sistem perbankan dan lembaga 

keuangan, yang mengikuti prinsip-prinsip keadilan dan menghindari kegiatan yang 

dapat menimbulkan ketimpangan, menjadi sarana penting untuk mencapai kesejahteraan 

sosial. 

Pada level negara, pemikiran Al-Ghazali memberikan panduan tentang kebijakan 

publik dan distribusi kekayaan yang adil. Negara memiliki peran yang sangat penting 

dalam menjaga keseimbangan sosial dan ekonomi dengan menciptakan kebijakan yang 

mengutamakan keadilan, distribusi yang merata, dan pengelolaan keuangan publik 

untuk kemaslahatan umum. Dengan menerapkan instrumen-instrumen seperti zakat, 

wakaf, dan pengaturan kepemilikan harta, negara dapat mendorong pemerataan 

kekayaan dan menghindari penumpukan harta pada segelintir individu atau kelompok. 

Kebijakan publik yang berorientasi pada maslahah (kesejahteraan) masyarakat secara 

keseluruhan akan menciptakan sistem ekonomi yang lebih adil, inklusif, dan 

berkelanjutan. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran ekonomi Al-

Ghazali tidak hanya relevan dalam konteks ekonomi Islam, tetapi juga memberikan 

kontribusi signifikan dalam perdebatan ekonomi global yang lebih luas, khususnya 

mengenai keadilan, keberlanjutan, dan etika pasar di tengah krisis kapitalisme 

kontemporer. Al-Ghazali menawarkan sebuah kerangka alternatif yang mengkritik 

pertumbuhan ekonomi yang tidak terkendali dan eksploitatif, serta mengajukan solusi 

yang mengedepankan keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual. Dalam hal 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  62 

ini, konsep mizan Al-Ghazali menyumbang pada perdebatan global mengenai 

bagaimana menciptakan sistem ekonomi yang lebih etis, adil, dan berkelanjutan, yang 

tidak hanya mengutamakan akumulasi kekayaan semata, tetapi juga kesejahteraan sosial 

yang lebih luas. 

Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali dapat 

menjadi sumber inspirasi dan dasar bagi perumusan kebijakan ekonomi yang lebih 

humanistik dan berkeadilan, baik pada tingkat individu, institusi, maupun negara. 

Pemikiran tersebut memberikan kontribusi yang sangat relevan untuk mengatasi 

tantangan yang dihadapi oleh ekonomi global saat ini, termasuk ketidaksetaraan sosial, 

kerusakan lingkungan, dan ketimpangan dalam distribusi kekayaan. 

 

D. KESIMPULAN 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa konsep mizan dalam pemikiran ekonomi 

Al-Ghazali memiliki dimensi yang luas dan aplikatif, beroperasi pada level individu, 

institusi, dan negara, dengan mengintegrasikan prinsip kesejahteraan (maslahah) yang 

terkoordinasi. Pada level individu, mizan menekankan keseimbangan dalam konsumsi, 

kerja, dan etika pasar. Pada level institusi, konsep ini diterapkan dalam pengaturan pasar 

dan lembaga keuangan beretika yang mengedepankan keadilan sosial dan transparansi. 

Sementara itu, pada level negara, Al-Ghazali memberikan pedoman tentang kebijakan 

publik dan distribusi kekayaan yang adil, termasuk instrumen seperti zakat dan wakaf 

untuk menciptakan pemerataan ekonomi. Secara keseluruhan, penelitian ini 

menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali memberikan kontribusi penting dalam 

perdebatan ekonomi global kontemporer, khususnya mengenai keadilan sosial, 

keberlanjutan, dan etika pasar dalam konteks krisis kapitalisme. 

Implikasi dari penelitian ini adalah bahwa pemikiran ekonomi Al-Ghazali 

menawarkan solusi alternatif terhadap tantangan ekonomi global, seperti 

ketidaksetaraan sosial, kerusakan lingkungan, dan ketimpangan distribusi kekayaan. 

Dengan mengintegrasikan dimensi moral dan spiritual dalam ekonomi, mizan 

menawarkan kerangka kerja yang lebih berkelanjutan dan inklusif. Pemikiran ini 

memberikan kontribusi pada pembentukan kebijakan ekonomi yang lebih humanistik 

dan berkeadilan, yang dapat diterapkan dalam konteks negara modern untuk 

menciptakan kesejahteraan sosial yang lebih merata. 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  63 

Penelitian ini terbatas pada kajian filosofis terhadap konsep mizan dalam 

pemikiran ekonomi Al-Ghazali dan belum sepenuhnya menguji aplikasinya dalam 

konteks empiris di dunia nyata. Meskipun telah dibahas relevansi konsep mizan 

terhadap perdebatan ekonomi global, implementasi praktis dari ide-ide tersebut, 

terutama dalam kebijakan ekonomi negara-negara modern, belum sepenuhnya 

dipetakan. Selain itu, penelitian ini juga hanya berfokus pada pemikiran Al-Ghazali 

tanpa membandingkannya secara mendalam dengan pemikiran ekonomi kontemporer 

dari perspektif praktis. Oleh karena itu penelitiselanjutnya dapat mengeksplorasi tentang 

penerapan konsep mizan dalam kebijakan ekonomi negara-negara modern, terutama 

yang menghadapi tantangan ketidaksetaraan dan kerusakan lingkungan. Kajian empiris 

mengenai bagaimana instrumen seperti zakat dan wakaf dapat digunakan untuk 

mengurangi ketimpangan sosial dan mendukung pembangunan berkelanjutan sangat 

diperlukan. Penelitian lebih lanjut juga dapat membandingkan pemikiran Al-Ghazali 

dengan ekonomi sosial-demokrasi atau teori ekonomi keberlanjutan lainnya untuk 

mengembangkan model ekonomi yang lebih adil dan inklusif. Terakhir, penting untuk 

mengkaji penerapan mizan dalam dunia korporasi, terutama dalam hal tanggung jawab 

sosial perusahaan (CSR) dan etika bisnis dalam ekonomi global. 

Daftar Pustaka 

Aini, H. (2018). Pemikiran Ekonomi Islam Imam Al-Ghazali Tentang Uang Dalam 

Perspektif Maslahah Mursalah. JES (Jurnal Ekonomi Syariah), 3(1). 

https://doi.org/10.30736/jesa.v3i1.41 

Anggryani, L., Buhari, U. L., Husain, H., & Kamiruddin, K. (2024). Konsep Pemikiran 

Ekonomi Al-Ghazali: Relevansinya Dengan Perekonomian Di Era Modernisasi. 

Minhaj: Jurnal Ilmu Syariah, 5(1), 93–108. 

https://doi.org/10.52431/minhaj.v5i1.2364 

Anugrah Permana Tanjung, B Miftahul Zannah Siregar, Delia Torsa Purba, & Dimas 

Surya. (2023). Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali Terhadap Ekonomi Modern. 

CEMERLANG : Jurnal Manajemen Dan Ekonomi Bisnis, 4(1), 112–122. 

https://doi.org/10.55606/cemerlang.v4i1.2298 

Aravik, H., Hamzani, A. I., & Khasanah, N. (2023). Al-Ghazali’s Sufistic Economy 

Concept; From Homo Islamicus To Economic Progress. At-Taradhi: Jurnal Studi 

Ekonomi, 14(1), 1. https://doi.org/10.18592/at-taradhi.v14i1.9131 

Arrafi, M. F., Marwini, M., & Dja’akun, C. S. (2022). Konsep Pemikiran Ekonomi 

Islam Imam Al Ghazali. Lab, 6(01), 1–14. 

https://doi.org/10.33507/labatila.v5i02.490 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  64 

Fathurrahman, A. (2023). Falsafah Ekonomi Imam Al-Ghazali: Antara Sufisme dan 

Rasionalisme. JES (Jurnal Ekonomi Syariah), 8(1), 66–76. 

https://doi.org/10.30736/jes.v8i1.490 

Harahap, B., Risfandy, T., & Futri, I. N. (2023). Islamic Law, Islamic Finance, and 

Sustainable Development Goals: A Systematic Literature Review. Sustainability, 

15(8), 6626. https://doi.org/10.3390/su15086626 

Hidayat, D. (2024). PEMIKIRAN HUKUM EKONOMI ISLAM PERSPEKTIF AL-

GHAZALI. Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, 2(2), 148–172. 

https://doi.org/10.61630/dijis.v2i2.37 

Mahendra, R. M., & Nasution, I. F. A. (2024). Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam 

Hukum Ekonomi Syariah. ASAS, 15(02), 47. 

https://doi.org/10.24042/asas.v15i02.16100 

Maulidizen, A. (2019a). Business Ethics: Analysis of al-Ghazali’s Economic Thought 

With Sufism Approach. Religia, 160–177. 

https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2067 

Maulidizen, A. (2019b). Business Ethics: Analysis of al-Ghazali’s Economic Thought 

With Sufism Approach. Religia, 160–177. 

https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2067 

Muhammad Zuardi, Ahmad Kholil, Amrin, & Ishma Amelia. (2025). Transformation of 

the Concept of Maslahah in Sustainable Islamic Finance: A Hermeneutic Analysis 

of al-Ghazali’s Thoughts and ash-Syatibi. Profetika: Jurnal Studi Islam, 26(01), 

211–228. https://doi.org/10.23917/profetika.v26i01.9616 

Muhayatsyah, A., & Muhayatsyah, A. (2020). Etika Bisnis Islam dalam Perspektif 

Pemikiran Al-Ghazali. AT-TIJARAH: Jurnal Penelitian Keuangan Dan 

Perbankan Syariah, 2(2), 84–104. https://doi.org/10.52490/at-tijarah.v2i2.961 

Munawir*, A., Azwar, M., Khaliza, S., & Yusuf, M. Y. (2023). Islamic Economic 

Thought Abu Yusuf, Al-Ghazali, Asy-Syatibi (Comparative Study of Relations, 

Comparison and Relevance with Modern Islamic Economics). Riwayat: 

Educational Journal of History and Humanities, 6(2), 270–282. 

https://doi.org/10.24815/jr.v6i2.29968 

Nurdiana, N., Muin, R., & Wahab, A. (2025). Fundamental Principles of Islamic 

Economic System: Justice, Equity, and Moral Conduct. Formosa Journal of 

Multidisciplinary Research, 4(6), 2627–2646. 

https://doi.org/10.55927/fjmr.v4i6.271 

Nurgantii Nurgantii, Audia Adinda Syafrani, Irhamsyah Putra Pasaribu, Muhammad 

Nur Tondi, & Riska Sri Lestari. (2023). Analisis Pemikiran Al-Ghazali Tentang 

Ekonomi Islam. Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora, 5(1), 145–155. 

https://doi.org/10.59059/tabsyir.v5i1.835 

Pandikar, E., Affandi, I., Disman, D., & Sundawa, D. (2024). Harmonizing Economic 

Principles, Islamic Values, and Entrepreneurial Attitudes for a Sustainable 

Environment. Yupa: Historical Studies Journal, 6(2), 188–197. 

https://doi.org/10.30872/yupa.v6i2.3739 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta. 



Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 6. No.2, Desember 2025, 

ISSN 2746-8933 (online), 2746-8925 (cetak) 

(EKSYA) Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina  65 

Suprihatin, S., Ibdalsyah, I., & Tanjung, H. (2019). ANALISIS PEMIKIRAN IMAM 

AL-GHAZALI MENGENAI MEKANISME DAN ETIKA PERILAKU PASAR. 

Kasaba: Jurnal Ekonomi Islam, 11(1), 42. 

https://doi.org/10.32832/kasaba.v11i1.2422 

Syamsuri, S., & Ridwan, M. (2019). Konsep Adil dan Ihsan dalam Transaksi Ekonomi 

menurut Imam Al-Ghazali dan Pengaruh Tasawuf Terhadapnya (Studi Analisis 

Terhadap Kitab Ihya’ al-‘Ulum al-Din). Tasfiyah, 3(1), 67. 

https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v3i1.2982 

Taja, N., Hakim, A., & Faqihuddin, A. (2025). The Interplay of Morality and Social 

Order in Al-Ghazali’s Thought. West Science Social and Humanities Studies, 

3(05), 738–748. https://doi.org/10.58812/wsshs.v3i05.1920 

Wati, N., Rahmadita, A., & Mursyid. (2024). Rasionalitas Ekonomi Islam: Membangun 

Keseimbangan Antara Tujuan Materi dan Spiritual. Rayah Al-Islam, 8(4), 1761–

1771. https://doi.org/10.37274/rais.v8i4.1123 

Zahra, S., & Janwari, Y. (2023). Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Imam Al-Ghazali. 

Eco-Iqtishodi : Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Keuangan Syariah, 4(2), 87–96. 

https://doi.org/10.32670/ecoiqtishodi.v14i2.3083 

Zenita Alvina Fauziah, Risma Syan Sabilla, Rifa Khoerunnisa, & Lina Marlina. (2025). 

Analisis Penerapan Pemikiran Ekonomi Al-Ghazali dalam Teori Konsumsi: (Studi 

Kasus Impulsive Buying dalam Gaya Hidup Muslim di Era Digital). Maslahah : 

Jurnal Manajemen Dan Ekonomi Syariah, 3(2), 81–102. 

https://doi.org/10.59059/maslahah.v3i2.2236 

Zunaidi, A. (2022). The Contribution of Abu-Hamid al-Ghazali to Shaping 

Businesspeople’s Personalities. TSAQAFAH, 18(1), 83. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v18i1.7610 

 


